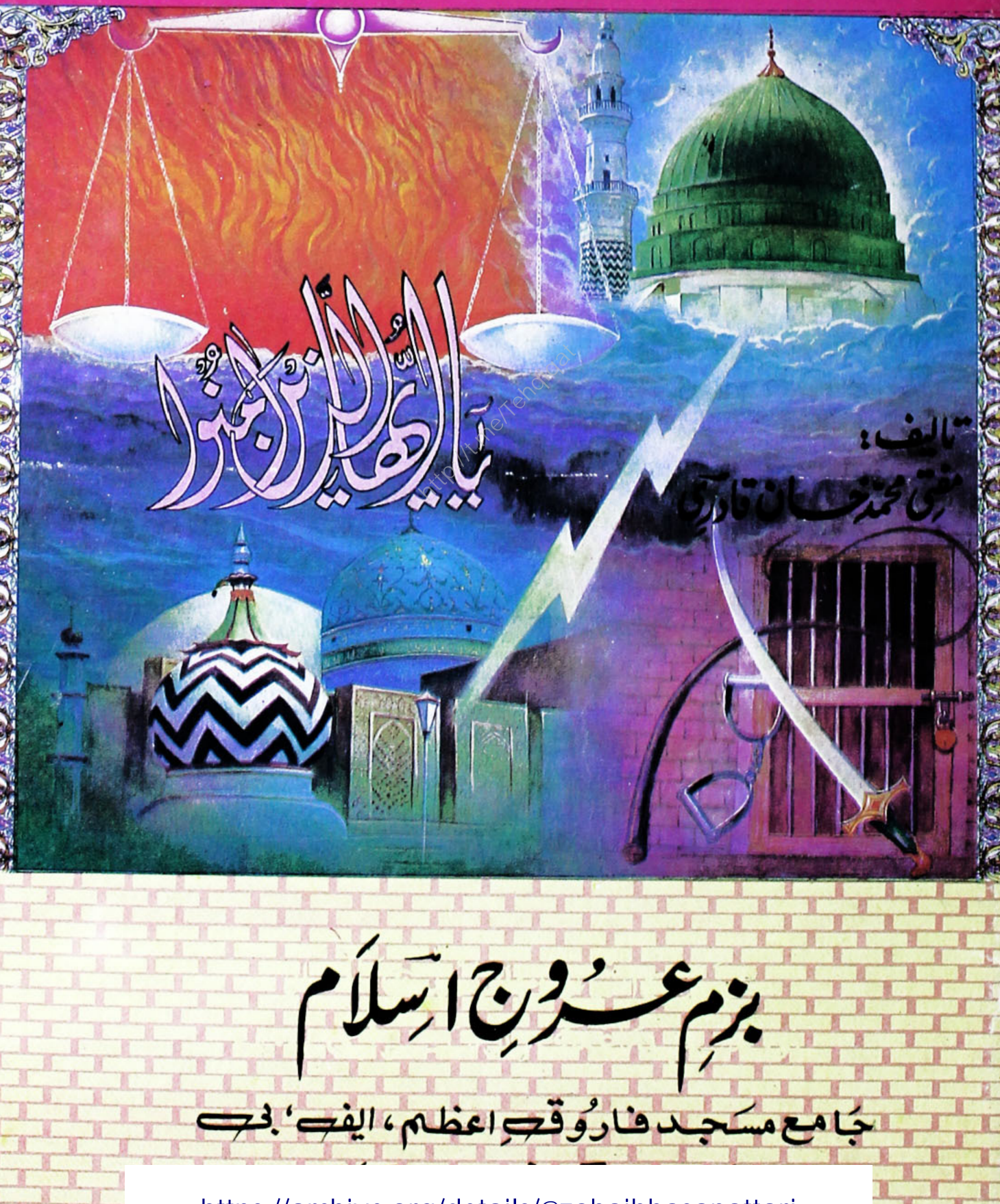
Click 🕁

resia

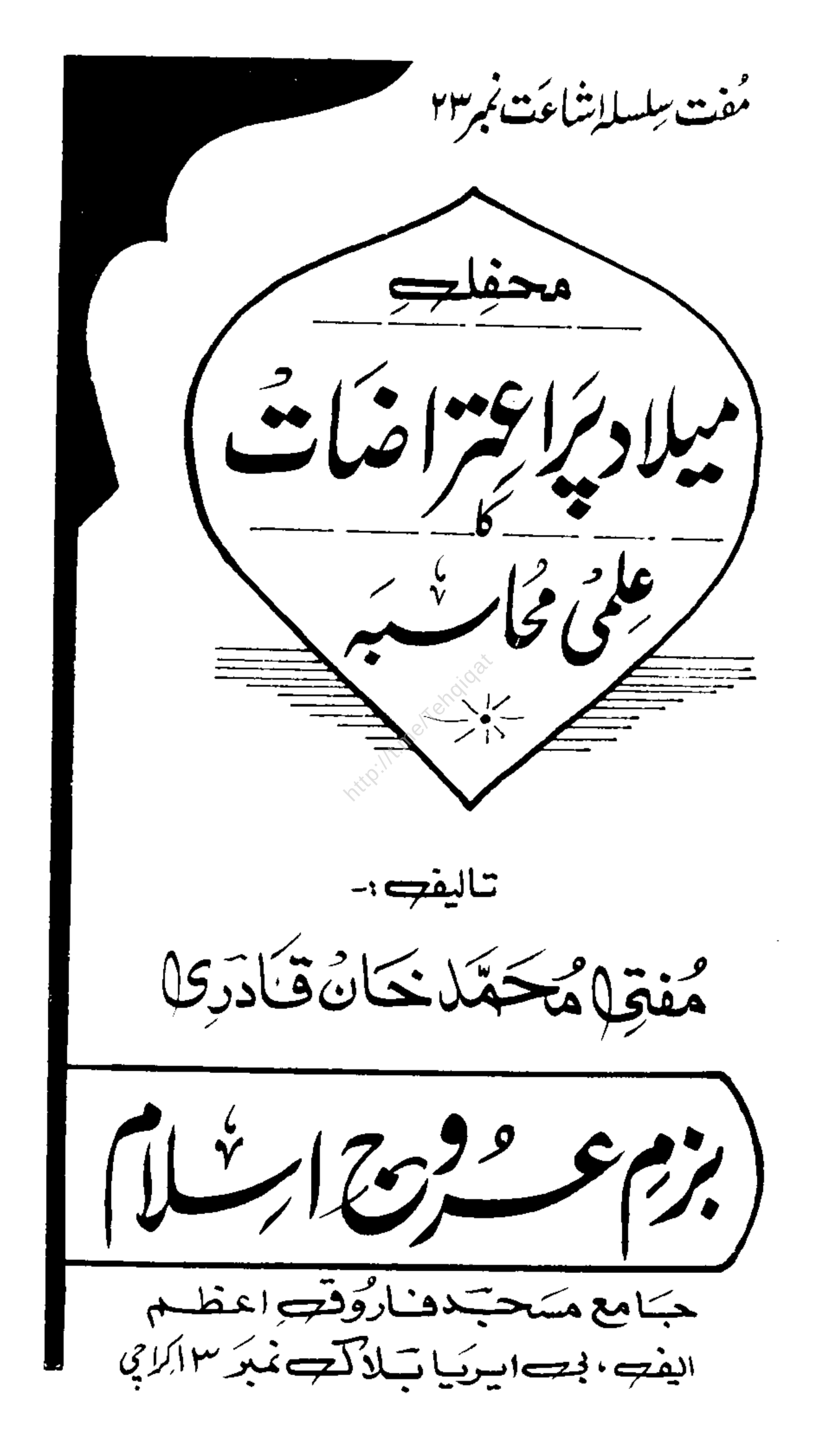
https://ataunnabi.blogspot.com/

# محقل میپادی بر اعترافتات کارمی کاسب



HTTP://www.eddi.blogspot.com/

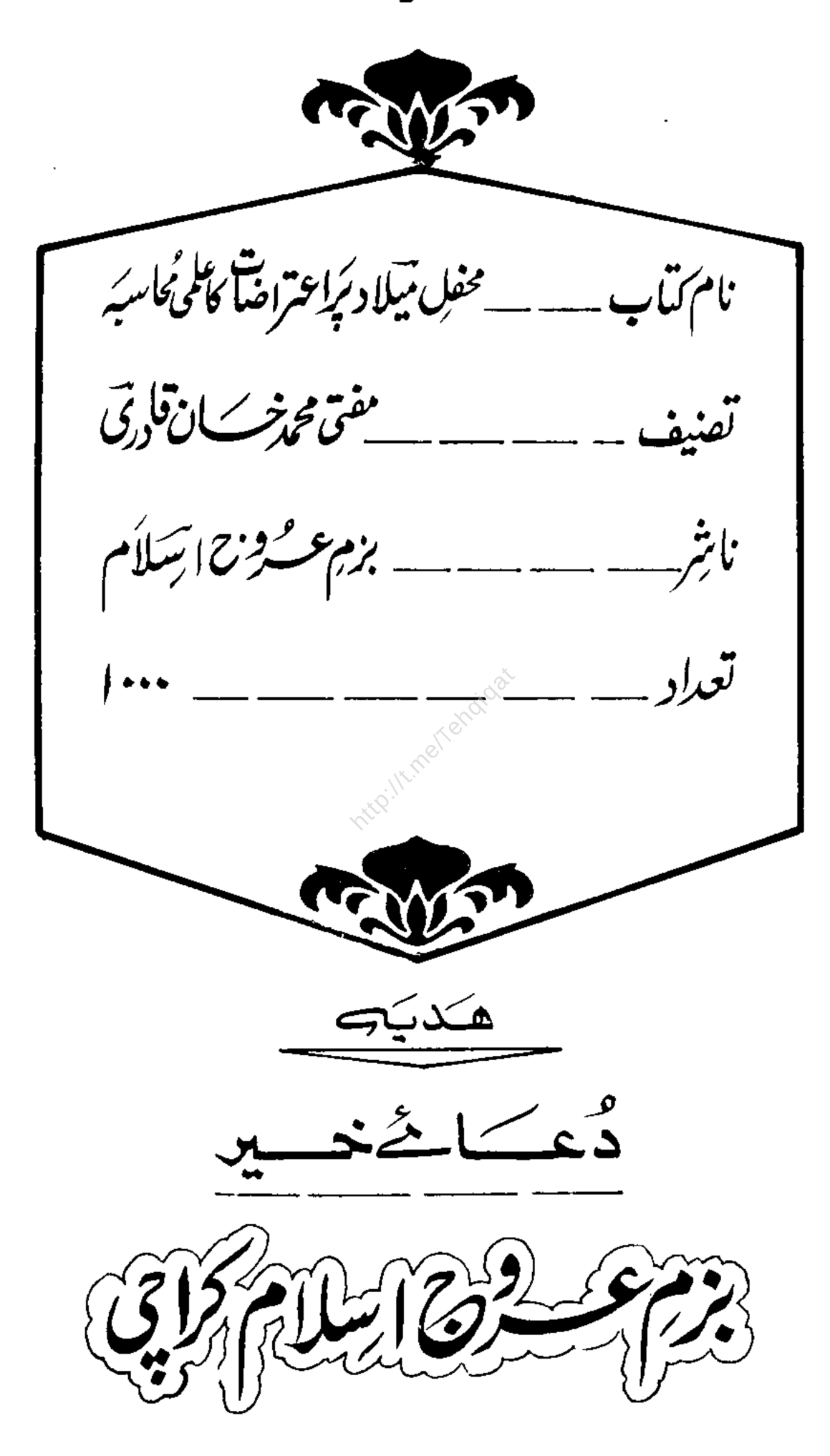




-



https://ataunnabi.blogspot.com/



https://ataunnabi.blogspot.com/

بسم الله الرحمٰن الرحيم الاهداء

این حقیری کوشش رحمته للعالین تصنیف این کا رضاعی والدہ حفرت حلیمه سعدیه رضی الله تعالی عنها کی خدمت اقدس میں پیش کرنے کی سعادت حاصل کرتا ہوں۔ ۲۰۵۲ جنہیں چار سال تک حضور تصنیف این کا ترف میں لینے کا شرف ملا۔ ۲۰۵۲ جب تشریف لاتیں تو سرور عالم تصنیف این کا ای ای میری والدہ تشریف لا سمیں ۲۰۵۱ میں موئے استقبال فرما۔ تے۔ گر قبول الاتلہ ذہ عزو شرف

محمه خان قادری



nttp://t.me/fe

- - ^



https://ataunnabi.blogspot.com/

شیخ عبدالحق **محدث دبلوی** رحمته الله تعالی علیه کی 

میرا کوئی عمل ایسا نہیں جسے آپ کے دربار میں پیش کرنے کے لائق سمجھوں۔ میرے تمام اعمال فساد نیت کا شکار ہیں۔ البتہ مجھ فقیر کا ایک عمل محض آپ ہی کی عنایت سے اس قابل ( اور لائق النفات ) ہے اور دہ یہ ہے کہ مجلس میلاد کے موقعہ پر کھڑے ہو کر سلام پڑھتا ہوں اور نہایت ہی عاجزی و اعساری' محبت و خلوص کے ساتھ تیرے حبیب پاک ﷺ بینہ پر درود و سلام بھیجتا ہوں۔ اے اللہ ! وہ کونسا مقام ہے جہاں میلاد پاک سے بڑھ کر تیری طرف سے خیر و برکت کا زدل ہو تا ہیں جائے گا بلکہ یقینا تیری بارگاہ میں قبول ہو گا اور جو کوئی درود و سلام پڑھے اور

اس کے ذریعے سے دعا کرے وہ بھی مسترد نہیں ہوگی۔ (اخبار الاخيار ، ۲۲۴ ، مطبوعه كراچى)

https://ataunnabi.blogspot.com/

محافل میلاد کے آداب ۱۔ تمام تقریبات میں بادخو شرکت کی جائے۔ ۲۔ سرایا ادب بن کر اللہ اور اس کے رسول ﷺ کا ذکر کیا ادر سا جائے۔ ۳۔ ہم معاملہ میں اعتدال کی راہ کو اپنایا جائے۔ ۵۔ تقریبات میں بد نظمی کے بجائے و قار کا اظہار کیا جائے۔ ۲۔ حضور کریم ﷺ کی اتباع میں زندگی گزارنے کا عمد کیا جائے۔ ۲۔ محافل اور سجادت کے لیے جبرا چندہ وصول نہ کیا جائے۔ ۸۔ روایات موضوعہ ہرگز بیان نہ کی جائیں۔

nttp://t.me//e

- - ^



https://ataunnabi.blogspot.com/

بسم الله الرحين الرحيم ابتدائيه الله تعالی نے بندوں کو تھم دیا ہے کہ جب انہیں اللہ کی طرف سے کوئی نعت اور فضل و کرم نصیب ہو تو اس پر خوش کا اظہار کیا کریں کیونکہ اصل خوش اللہ کے ففن کا حصول ہے۔ ارشاد رب العزت ہے۔ ترجمہ : اے نبی آگاہ کر دیکھنے اللہ کے فضل و رحمت پر ہی خوشی منایا کرو۔ کیونکہ پیہ اس شے سے بہتر ہے جو تم جمع کرتے ہو۔ چونکہ رحمت عالم کھنٹی کا کہنا کہ کات اقدس مخلوق پر اللہ تعالیٰ کا سب سے برا فضل بلکہ ہر فضل کا وسیلہ ہے اس کیے عالم اسلام آپ کی تشریف آوری کے موقعہ پر خوشی کا اظہار کرتے ہوئے محافل سجاتے اور جشن مناتے ہیں۔ مگر پچھ لوگ اس عمل کو اچھا نہیں جانتے اور اس کو بدعت و گمراہی قرار دیتے ہیں۔ جیسے ہی رئیج الادل کی تقریبات شروع ہوتی ہیں ان کی طرف سے مختلف قتم کے اعتادات کی آت ک

| مصاف مرکز و مطرح کی صورت میں سامنے آئے ہیں جس کی وجہ سے اہل محبت ا<br>مدیرہ تربد | · ~    |
|----------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ن <i>ہوتے ہیں۔</i>                                                               | ېريشار |
| اس کیے ضروری تھا کہ ان تمام اعتراضات کا جائزہ لیا جائے کہ ان کی حقیقت کیا        |        |
| 3                                                                                | Ę      |
| اب تک ہمارے سامنے مخالفین کی طرف سے درج ذیل سوالات آئے ہیں :<br>محفلہ مہار پریس  |        |
| سس سیلاد کا کہاب و سنت اور قرون اولی میں کوئی شوت تہیں۔                          | ا جه   |
| قل ہفضل اللہ و ہوجہتد سے تحفل میلاد پر استدلال درست نہیں۔                        | _1     |
| میلاد النبی کا جشن منانا نصاری کے ساتھ مشا بہت ہے۔                               | _٣     |
| جب ولادت کا دن ہر سال تہیں لوٹیا تو جش کوں ؟                                     | -f*    |
| حضرت عباس الطلخ تطفئناً کی روایت مرسل ہے جو حجت نہیں '                           | _۵     |
| یہ خواب کا داقعہ ہے۔                                                             | ۲_     |
| اور بیہ خواب کا فر کا ہے۔                                                        |        |
| ہیہ روایت قرآنی نصوص کے خلاف ہے۔                                                 | _^     |
| •                                                                                |        |

https://ataunnabi.blogspot.com/

۹۔ حضرت تو یہ کی آزادی ہجرت کے بعد ہوئی نہ کہ ولادت کے وقت۔ ۱۰ کتاب وسنت میں بعث کا ذکر ہے ولادت کا نہیں۔ ا۔ آپ کی ولادت ہارہ رہیج الاول کو ہے ہی تہیں۔ بارہ رہے الاول تو یوم وفات ہے اس پر جشن کے بجائے سوگ منانا چاہیئے۔ - 11 سا۔ تحفل میلاد کا بانی ایک خلاکم تحکمران ہے-اس پر مواد مہیا کرنے دالے عالم نمایت کذاب تھے۔ -67 ۵۱۔ یہ جش صرف بر صغیر میں ہی منایا جاتا ہے۔ ۲۱- محفل میلاد بدعت ہے۔ ۱۵ اس دن کو عید قرار دینا جائز شیں۔ ۸۔ اگر عیر ہے تو اضافی عبادت کیوں نہیں۔ ہم نے اللہ تعالی کے فضل و کرم اور نبی اکرم المشکر کا اللہ تھا کہ نظر عنایت سے نهایت ہی اعترال سے مندرجہ بالا اعتراضات کا تفصیلی جواب دینے کی کوشش کی ہے۔ قار نین خصوص**اً معترضین ے گذارش ہے کہ اگر وہ اس کتاب میں کہیں کت**اب و

سنت کے خلاف کوئی بات یا ئیں تو ہمیں ضرور مطلع کریں۔

محمد خاں قادری جامع رحمانیہ شاد مان لاہور



### https://ataunnabi.blogspot.com/

حقيقت محفل ميلاد ابتداء ہیہ بات ذہن نشین کرلیں کہ مسلمانوں کے ہاں محفل میلادیا جشن میلاد سے مراد فقط ..... حضور سرور دو عالم المنا يتنا التي كم يك يك لي اجتماع منعقد كرنا أس میں آپ تصنیح الیہ کم کیا سات طیبہ کمالات و درجات کا بیان کی تقدیم کا کھیلے کہ کی کہ صورت میں اللہ تعالیٰ کی عظیم نعمت کا تذکرہ' ولادت کے موقع پر عجائیات کا تذکرہ' خوشی میں جلوس نکالنا' لوگوں کو شریعت مطہرہ کی تعلیمات سے آگاہ کرنا اور نعت خوانی' صدقہ و خیرات کرنا وغیرہ ہے۔ امام جلال الدين سيوطي حقيقت ميلاد كو داضع كرتے ہوئے لکھتے ہیں: ترجمہ : محفل میلاد کا اصل سے کہ لوگ اکٹھے ہو کر تلاوت قرآن کریں اور ان أحاديث كابيان كرين اور سنين جن مين آپ المتنايج في ولادت مباركه كانتذكره ہے۔ پھر تنا دل کا حضر ہو۔ یہ اچھے اعمال میں ان پر اجر ہے کیونکہ اس میں رسالت ماب الثنيئية التيليم كي قدر و منزلت 'اور آن كي آمد بر اظهار خوش ہے۔ (حسن المقصد في عمل المولد الحاوي للفتاوي ٢: ١٨٩) مولانا شاه محمد سلامت الله " الشلع الكلام في اثبات المولد و القيام،" من رقط از <u>ئ</u>ں : ترجمہ : اس عمل خیر کی حقیقت اس کے سوا کچھ نہیں کہ ربیع الادل یا کی دوسرے ماہ میں کسی مسلمان کی دعوت پر علاء فضلاء صلحاء' فقراء و اغذیاء ایک مکان مين يا خواص وعوام اطلاع عام ير أيتضح جول أور دمال ايك عظيم الثان محفل موجس میں قرآن کے وہ خصص تلاوت کیے جائیں جن میں حضور علیہ السلام کے فضائل و کمالات کا تذکرہ ہے ای طرح وہ احادیث **صحیحہ بنی سنائی جائیں جن میں آپ کی** ولادت با سعادت كابيان -- (الدرا المنظم ' ٩٣) اعلیٰ حضرت فاضل بریلوی کے والد گرامی حقیقت میلاد کو واضع کرتے ہوئے فرماتے میں : " تو محفل میلاد کی حقیقت بیہ ہے کہ ایک شخص یا چند آدمی شریک ہو کر خلوص عقيدت ومحبت حفرت رسالت ماب عليه الصلوة والتعيمته كى ولادت اقدس كى خوشى

ر اس نعمت عظمی اعظم نعم المہید کے شکر میں ذکر شریف کے لیے مجلس منعقد کریں ور حالات ولادت با سعادت و رضاعت و کیفیت نزدل وحی و حضول مرتبه رسالت و احوال معراج وبهجرت وارباصات ومعجزات واخلاق وعادات أتخضرت الظنيئة لاتياج اور حضور کی بڑائی اور عظمت جو خدا تعالی نے عنایت فرمائی اور حضور کی تعظیم و تو قیر ک تأکید اور خاص معاملات و فضائل و کمالات جن سے حضرت احدیت جل جلالہ نے ابنے صبیب کھیلی کہ کو مخصوص اور تمام تحکوق سے متاز فرمایا اور ای تسم کے حالات و واقعات احادیث و آثار صحابہ و کتب معترد سے مجمع میں بیان کی جاتیں۔ اور الثائيخ بيان مي كتاب خوان و واعظ درود يزهتا جائيخ اور سامعين وَ حاضرين تجمى درود یر هیں۔ بعد ازاں ماحفر تقتیم کریں۔ یہ سب امور مستحسن و مہذب ہیں اور ان کی خوبی دلاکل قاطعہ و براہین ساطعہ سے ثابت ! (اذاقته الاثام لمانعي عمل المولد و القيام صفحه ٣٩) بعُنگرا' رقص اور ڈانس بلکہ پہر وہ عمل جو خلاف شرع ہو' اس کو کوئی جائز نہیں سمجھتا۔ اگر کوئی شخص ان اعمال کو محفل میلاد کا حصہ تصور کرتا ہے تو اسے غلط قنہی



کے دقت انوار و تجلیات البہیہ کی بارش کا بیان' آپ کی صورت و سیرت مبارکہ پر تُنفتگو، آپ کی صورت میں اللہ تعالی نے اپنی مخلوق پر جو کرم فرمایا اس کی طرف لوگوں کو متوجه کرنا' اس خوشی میں صدقه و خیرات کرنا' آپ کی ذات اقدس پر درود و سلام یڑھنا وغیرہ قرآن و سنت اور قردن اولی سے ثابت ہے یاہ نہیں ؟ ان میں سی کوئی عمل لے کیس قرآن و سنت کے دلائل اس پر شاہد عادل ہیں۔ بعض کا تذکرہ درج ذیل پہلی محفل میلاد خود باری تعالی نے منعقد فرمائی قرآن نے بیان کیا ہے کہ اس موضوع پر سب سے پہلا اجتماع خود اللہ تعالی نے منعقد کیا۔ اس کی تفصیلات میں بتایا کہ اس اجتماع میں حاضرین و سامعین تمام انبیاء عليهم السلام شق- أس محفل كا موضوع فضائل و شائل نبوى الطيئية التيبية بي تقا-انبیاء کرام سے آپ کے بارے میں عہد لیا اور اس عہد پر انبیاء کرام کے ساتھ خود الله تعالى كى ذات بھى گواہ ني-الله تعالى نے ارشاد فرمایا :

ترجمہ : اور یاد کرد اس وقت کو جب اللہ نے تمام انبیاء سے عمد لیا کہ جب میں تمہیں کتاب و حکمت دے کر بھیجوں اس کے بعد تمہارے پاس وہ رسول آجائے ہو تم پر نازل شدہ چیز کی تقدیق کرے تو تم نے ان پر ضرور ایمان لانا ہوگا۔ اور ان کا معاون بنا ہوگا۔ فرایا کیا تم اقرار کرتے ہو سب نے اس کا اقرار کیا۔ (آل عمران ۸۲) گویا ذکر مصطفوی تصلیق کرے لیے محفل کا انعقاد سنت المہیہ ہے اور سب کویا ذکر اند تعالی نے منعقد فرمانی ہی کہ منعقد ہوئی ؟ اس کی تاریخ معلوم کرتا انسان کی تاریخ معلوم کران ۲۱ پر معاون بنا ہوگا۔ فرایا کیا تم اقرار کرتے ہو سب نے اس کا اقرار کیا۔ سب پہلی محفل اللہ تعالی نے منعقد فرمانی ہی کہ منعقد ہوئی ؟ اس کی تاریخ معلوم کرتا انسان کے بس کی بات نہیں۔ برسول ہونے کے باوجود کسی رسول نے رسالت کو کلمہ کا حصہ کیوں نہ بنایا ؟



### https://ataunnabi.blogspot.com/

یں فرمایا۔ حالانکہ ان میں تقریباً تین سو تیرہ رسول <u>ہی</u>۔ مثلاً حضرت نوح علیہ السلام رسول بي مكر ان كاكلمه لا الدالا الله نوح نجى الله محضرت ابراتيم عليه السلام رسول بس مكر ان كاكلمه لا الد الا الله ابوابيم خليل الله' اي طرح اسليل عليه السلام كاكله لا الدالا اللداسمعيل فبيع الله مضرت موى عليه السلام كاكلمه لا الدالا الله موسى كليم الله اور حضرت عيسى عليه السلام كاكلمه لا الدالا الله عيسى روح الله ب فقط حضور علیہ السلام کی ذات اقدس ہی وہ ہتی ہے جس نے کلمہ میں اپنی رسالت کو بطور حصہ ثال كيا----- لا الد الد محمد رمول الله---- آخر أس مي عمت كيا ہے ؟ تو اس آیت مبارکہ نے بیہ مسلہ بھی حل کر دیا ہے کہ یماں اللہ تعالی نے باتی تمام پینےبروں کو نبی اور اپنے حبیب کو رسول فرمایا ہے۔ انھوں نے اس ادب کو ملحوظ خاطر رکھتے ہوئے اپنی رسالت کو کلمہ کا حصہ نہ بنایا۔ حضور عليه السلام كي صورت مين الله تعالى كي عظيم نعمت كا تذكره قرآن مجید نے انسان پر کی گئی مختلف تعمتوں کا متعدد مقامات پر ذکر کیا ہے اور انہیں بے حد وشار کہتے ہوئے ارشاد فرمایا:

ترجمہ : اگر تم اللہ تعالی کی نعمتوں کو شکار کرنا چاہو تو نہیں کر یکتے۔ (ابراہیم' ۳۳) گر اللہ تعالی نے کمی نعمت پر احسان نہیں جلایا۔ صرف اس عظیم نعمت پر احسان جنلایا جو اپنے حبیب کی صورت میں ہیں عطا فرمانی۔ باری تعالی کا ارشاد ہے : ترجمہ : یقینا اللہ تعالی نے اپنا رسول بھیج کر مومنوں پر احسان کیا ہے۔ دو سرے مقام پر اللہ تعالی نے آپ کو اور آپ کی شریعت مبارکہ کو سب سے کامل داکمل اور اتم قرار دیتے ہوئے فرمایا : ترجمہ : آج میں نے تمہارے لیے تمہارا دین کامل کر دیا۔ میں نے اپنی نعمت تم پر تمام کردی اور میں نے تمہارے لیے دین اسلام کو پند کرلیا۔

**یہاں اتمت علیکم نعمتی ( می**ں نے تم پر اپنی نعمت تمام کردی ) کے الفاظ نہایت ہی قابل توجہ میں جن کے ذریلیے اللہ تعالی نے یہ اعلان فرما دیا ہے کہ میری



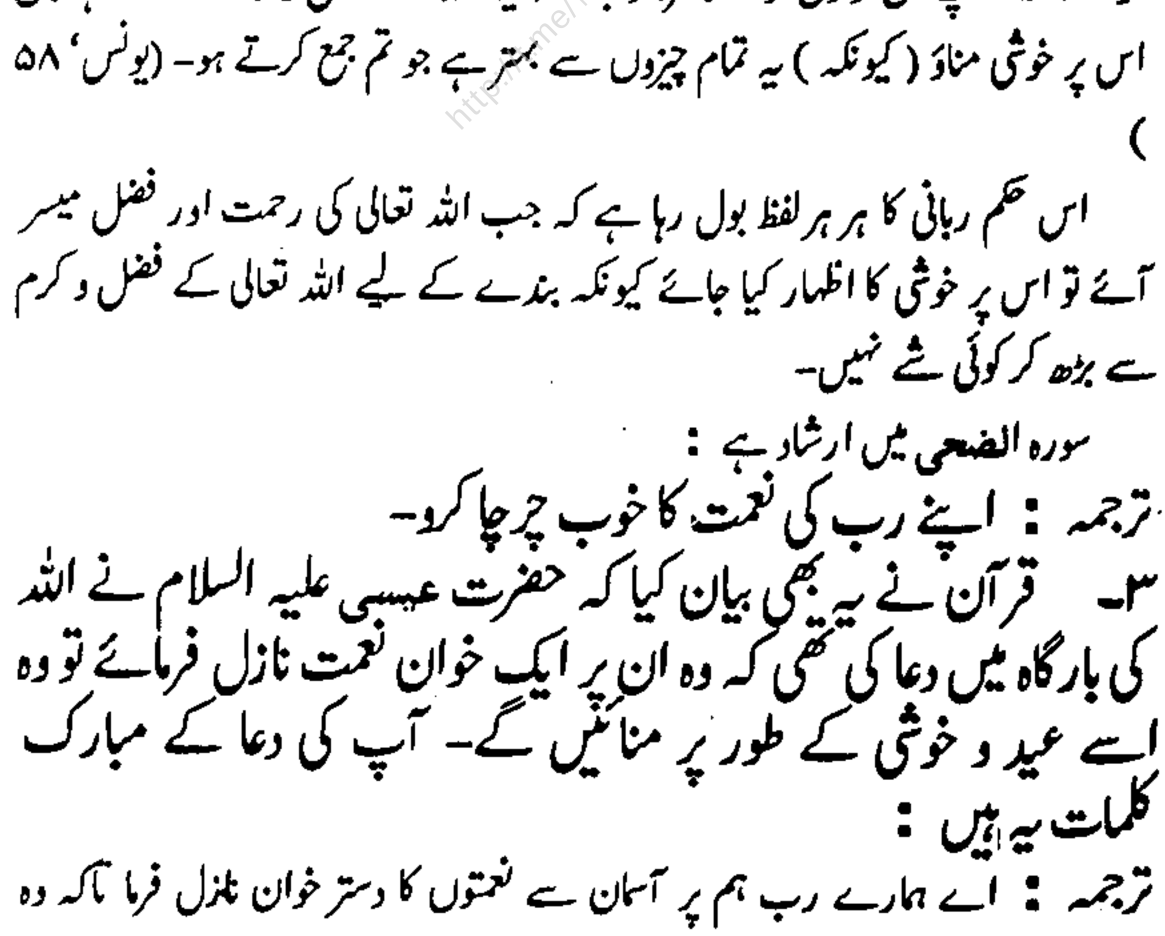
https://ataunnabi.blogspot.com/

.

سب سے کامل و نام نعمت صاحب قرآن اور قرآن ہے۔ آب الله كاسب ي برا فضل و رحمت ہيں قرآن نے یہاں آپ کو سب سے بڑی نعمت قرار دیا ہے دہاں آپ کو تحلوق پر الله تعالى كاسب سے برا فضل و كرم بھى فرمايا ہے : ا۔ سورہ انبیاء میں مختلف پیمبروں کا ذکر کرنے کے بعد آپ کو سرایا رحت قرار دیتے ہوئے فرمایا: ترجمه : بم ن آپ کو تمام جمانوں کیلئے رحمت بناکر بھیجا ہے۔ (الانبيا - ٢٠١) آپ کے تمام مخلوق خدا کے لیے رحمت ہونے کا معنی ہے ہے کہ ہر ایک کا وجود آپ کے واسطہ اور سبب سے ہے۔ جب ہر وجود کا سبب ہی آپ کی ذات ہے تو اس ے بڑھ کر فضل و رحمت کیا ہوگا ؟ ۲۔ سورہ احزاب میں حضور علیہ السلام کے صفات مبارکہ شاہد' مبتر' نذیر ' داعی باذن الله اور سراج منیر بیان کرکے فرمایا 🖓 کے حبیب۔ ترجمہ : مومنوں کو بشارت دے دو کہ ان کے لیے اللہ کی طرف سے برا فضل گویا اس میں بیہ بھی داضع کیا جارہا ہے کہ اے لوگو ! اتن شانوں دالا پیغبر تنہیں عطا کرکے اللہ تعالی نے تم یر اپنا بڑا قضل فرمایا ہے۔ سب سے برا فضل کیوں ہیں ؟ قرآن نے بیہ بات بھی کھول کر بیاں کردی ہے کہ آپ کی ذات اقدس سب سے برا فضل کیوں ہے۔ وہ اس کیے کہ اللہ تعالیٰ کا فضل سب سے بڑھ کر جس ذات پر ہے وہ آپ کی ذات ہے۔ قرآن کریم کی ان آیات میں اس کا بیان ہے۔ ا- سورہ نی اسرائیل میں فرمایا: ترجمہ ، مگربیہ تیرے رب کی رحمت ہے بلاشبہ اللہ کا آپ پر بڑا فضل ہے۔ ۲- دو سرے مقام پر آپ پر علمی نوازشات کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا: ترجمہ : اور اللہ نے آپ کو ہر شے کی تعلیم دی جو آپ نہ جانتے تھے اور اللہ کا ۔

https://ataunnabi.blogspot.com/

آپ پر فضل عظیم ہے۔ (النساء۔ ۱۳) سے 'آپ ہی کی ذات پر سلسلہ نبوت و رسالت سیمیل پزیر ہوا۔ جو مخلوق خدا کے کے اللہ کا عظیم فضل ہے۔ سورہ احزاب میں فرمایا: ترجمہ : حضرت محمہ المنتئ الطبق تم میں سے کمی بالغ مرد کے والد نہیں لیکن وہ اللہ کے رسول ہیں اور آخری نبی ہیں اور اللہ تعالی ہر شے کو جانے والا ہے۔ احزاب \_ ۳۰ ) ہر فضل و رحمت اور نغمت کے حصول پر اظہار خوشی اللہ تعالی کا تھم قرآن کریم نے اپنے مانے والوں کو بیہ تعلیم دی ہے کہ جب تمہیں اللہ کی طرف **ے کوئی نعمت اور اس کا فضل و رحمت نصیب ہو تو اس پر خوشی کا اظہار کیا کرو۔** کیونکہ اس کا فضل و رحمت ہر ہے ۔۔ ا۔ سورہ یونس میں ارشاد فرمایا' اے صبب ﷺ کالیتیج ترجمہ : آپ ان لوگوں کو آگاہ فرما دیکھنے کہ یہ اللہ کے فضل د رحت سے بے پس





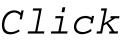
https://ataunnabi.blogspot.com/

14

ہارے لیے عیر قرار پائے اور وہ تیری طرف سے نشانی بنے اور تو بہتر رزق عطا فرمانے والا ہے۔ (المائدہ ' ۱۱۳) کیا اس احسان کا ذکر و شکرامت مسلمہ پر لازم نہیں ہے ؟ یقیناً لازم ہے اس کی صورت ایک ہیے بھی ہے کہ مسلمان اجتماعی طور پر اللہ تعالی کی عظیم تعت پر اس کی حمد و تناکریں اور بھیجے گئے رسول کے درجات و کمالات سے آگاہ ہوں۔ جیسے جیسے لوگ آپ کھیلی کھیلی کہ کہ کہ کہ کالات و مقامات عالیہ سے آگاہ ہوں گے ان کے دلوں میں اللہ تعالی کے اس عظیم احسان پر شکر کے جذبات اجاگر ہوں گے کہ ہمیں اس نے اتناعظیم رسول الشيئي اليتبلج عطا فرمايا-رب اعلی کی تعت یہ اعلی درود حق تعالی کی منت یہ لاکھوں سلام س: قل بفضل الله و برحمته فبذالك فليفرحوا ٢ حفل ميلاد بنوى ير استدلال درست تهيں ! ج : اہل علم نے سورہ یونس کی ان آیات مبارکہ سے حضور علیہ السلام کی تشریف آورى پر اظهار خوشي پر استدلال کيا ہے۔ اللہ تعالى کا ارشاد گرامى ہے:

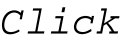
ترجمہ ، اے لوگو شخفیق آئی ہے تمہارے پاس تمہارے رب کی طرف سے تفسیحت اور جو کچھ سینوں میں ہے اس کے لیے شفاء اور ہدایت و رحمت مومنین کے لیے اے نبی آگاہ کردو تم اللہ کے فضل اور اس کی رحمت پر خوشی کا اظہار کیا کرد کیونکہ اس کا فضل ہراس شے سے بہتر ہے جو تم جمع کرتے ہو۔ (یونس' ۱۵۸ ۔ ۱۵۷)

ان ارشادات ربانی نے واضع طور پر یہ اصول دے دیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ہر فضل د رحمت کے حصول پر فرحت د خوشی کے اظہار کا حکم ہے مثلاً قرآن د اسلام بلکہ ہر خیر اللہ تعالیٰ کا فضل ہے جس پر جتنی بھی خوشی کا اظہار کیا جائے کم ہے۔ چونکہ حضور علیہ السلام کی ذات تمام تخلوق پر اللہ تعالیٰ کی سب سے بردی مریانی' فضل بلکہ فضل د رحمت کا داسطہ اور سرچشمہ ہے اس لیے آپ کی آمد پر ان تمام سے بردھ کر مومن کو خوشیاں منانی چاہئیں اور محفل میلاد اجتماعی طور پر اسی خوشی کے اظہار کی



ایک صورت ہے مخالفین محفل میلاد اس استدلال کا رد کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ یہاں کی ذات اقدس مراد لیتا درست نہیں۔ ۱..... بینخ اساعیل بن محمہ انصاری نے استدلال کا رد ان الفاظ میں کیا ہے-ترجمہ : اللہ تعالیٰ کے ارثاد کرامی "قل ہفضل اللہ و ہو جمتہ فبذائک فلیفر حوا " ے محفل میلاد پر استدلال اللہ تعالی کے کلام کو ایسے معنی پر محمول کرنا ہے جس پ<sup>ے</sup> اسلاف نے محمول نہیں کیا اور بیہ ایسے عمل کی طرف دعوت ہے جس کے خلاف عمل ربا اور بي چيز بركز مناسب شين- ( القول الفصل في حكم الاحتفال نمبولد خيرالرسل 21) اس پر دلیل کے طور پر امام شاطبی' ابن عبدالہادی اور شیخ محمہ بن موصلی کے اقوال سے استدلال کیا کہ اسلاب سے جو آیت کا معنی منقول ہو دہی معتبر ہو گا اس کے علاوہ کی گنجائش نہیں۔ اسلاف سے منقول کونسا معنی کہتے ؟ اس بارے میں شیخ این قیم کے حوالے سے ترجمہ : اسلاف کے اقوال ای کے اندر منجھ میں کہ اس آیت میں فضل اللہ اور رحت سے مراد اسلام اور سنت ہے۔ (القول الفصل - 24) ہم یہاں مخالفین کے اس رد کا تجزیر کرنا چاہتے ہیں۔ آگے بڑھنے سے پہلے نزول آیت کے مقصد سے آگاہی ضروری ہے۔ مذکورہ آیت کے نزول کا مقصد اس آیت کے مقصد نزول کے حوالے سے دیکھا جائے تو اس کے دو مقاصد سامنے آتے ہیں: ا- سعادات روحانيه سعادات جسمانيه سن الفل إن-۲۔ لذات روحانیہ پر ذات کے اعتبار سے نہیں بلکہ اللہ تعالی کی طرف سے ہو۔۔۔ کے حوالے سے ان پر خوشی کا اظہار کرنا ضروری ہے۔





https://ataunnabi.blogspot.com/

یشیخ المفسوین امام فخر الدین رازی رحمته الله تعالی علیه نے سورہ یونس کی مذکورہ آیات پر بڑی تفصیل کے ساتھ خفتگو کرکے دونوں مقاصد بیان کئے اور فرمایا یہ آیات نبوت کے ثبوت پر واضع دلیل ہیں۔ ان کی گفتگو کا خلاصہ ملاحظہ شیجئے۔ مسئلہ اولی : داضح رہے کہ اثبات نبوت کے دو طریقے ہیں ایک بیہ کہ اس شخص نے نبوت کا اعلان کیا اور اس کے ہاتھ پر معجزہ کا صدور ہوا لہذا یہ اللہ کی طرف سے رسول برحق ہے۔ اس دلیل کا ذکر اللہ تعالیٰ نے اس سورہ مبارکہ میں ان الفاظ میں فرمايا : ترجمہ : اور یہ قرآن این کتاب نہیں ہے کہ اللہ تعالی کے سوا باندھ کیا جائے۔ ( تصنیف کرلی جائے ) کیکن اس کی تقدیق سامنے ہے اور رب العلمین کی طرف سے اس کتاب کی تفصیل میں کوئی شک نہیں کیا ہی کہتے ہیں ہ خود اس کو گھرلیا ہے تو فرما د یکھے کہ اس کی مثل ایک سورت کے آؤ اور بلالو جس کو بلاسکتے ہو اللہ تعالی کے سوا اگرتم یے ہو- (یونس ۲۷ - ۳۸) دو سرا طریقہ ہیہ ہے کہ ہم ہیہ پہچانیں کہ اعتقاد حق اور عمل صالح کیا ہے ؟ تو

اس کا حاصل ہی ہے کہ ہر وہ اعتقاد و عمل جو دنیا ہے بیزار اور آخرت کی طرف راغب رکھے وہ صالح ہے اور جو اس کی ضد ہوگا وہ غیر صالح اور اس کی نشاندہی کے لیے ایک الی مہتی کی ضرورت ہوگی جو انسان کال' قومی النغس' مشرق الروح اور بلند محصیت ہو جو خا**قصین** تلوق کو مقام کمال تک پہنچا دے۔ یمی ہتی نمی کی ہوتی ہے۔ جب درجہ نقصان سے درجہ کمال پر بینچنے والوں کے مخلف درجات ہیں تو یقینا انبیاء کے درجات بھی مخلف ہوں گے۔ پر آیات صحت نبوت محمد کی هشتہ میں ہو کیل ہے ہو ہوات بھی مخلف ہوں گے۔ ایت میں نبوت محمد اشکار ہوگیا تو اب ہم ( رازی ) کہتے ہیں کہ اللہ تعالی نے سابقہ آیات میں نبوت محمدی هوت کی صحت بطریق معجزہ مابت فرمائی تھی۔ اور اس آیت نمبرے میں آپ کی نبوت کی صحت دو سرے طریقے سے تابت کی ہوتی ہے ترجمہ نہ لیں اس آیت (ے ۵) میں آپ کی نبوت کی صحت دو سرے طریق ہوتا ہوں ہوا

س استدلال کو مناطقہ برہان انی اور دوسرے کو برہان کمی سکتے ہیں اور دوسرا طریق بلاشبہ پہلے سے اعلی۔ اشرف۔ اکمل اور افضل ہوتا ہے۔ مسکہ ثانیہ : واضع ہو کہ اللہ تعالی نے یہاں قرآن کے چار اوصاف بیان کیے ہی۔ اللہ تعالی کی طرف سے موعظت' سینوں کے لیے شفا۔ ہدایت اور رحمت اور خاہر ہے ان میں سے ہرایک کا مخصوص اور جدا فائدہ ہے یہاں ہمیں سیر بھی سمجھ لینا **چاہیئے** کہ جب ارداح کا تعلق اجسام سے ہوجاتا ہے تو ارداح حواس خمسہ کے ذریعے اس عالم دنیوی کی لذات سے متلزذ ہوتی ہیں اور ان میں اس کا استغراق عقائد باطلہ اور اخلاق ذمیمہ کا سب بن جاتا ہے اس کے لیے ایک طبیب حادق کی ضرورت ہوگی۔ کیونکہ اگر بہتر معالج نہ ملا تو ایسا مریض ختم ہوجائیگا۔ جب بيه تبهيد سمجھ ميں آڻي تو اب ہم مدير کتے ہيں کہ محمہ عربي الشيخ للينا طبيب حاذق اور قرآن ان جا اردیات کا مجموعہ ہے جو امراض قلوب کا علاج میں-طبیب اور مریض کے چار ۲ مراتب

ا۔ طبیب ' مریض کو ان اشیاء سے احتراز کا تحکم دے جو دجہ مرض میں ---- یہ موعظت ہے۔ کیونکہ وعظ نام ہی ای بات کا ہے کہ ہر اس شے سے منع کیا جائے جو اللہ تعالی کی رضا سے دور اور دل کو غیر اللہ سے متعلق کردے۔ ۲۔ الشفا : الیی دوا کا استعال جو باطن سے اخلاط فاسدہ زائل کردے۔ ای طرح انہیاء پہلے مخلوق کو محظورات سے منع کرتے ہیں باکہ ان کے ظواہر غلط کاموں سے پاکیزہ ہوجائیں۔ پھر انہیں طہارت باطن کی تلقین کرتے ہیں اور یہ مجاہدہ سے اخلاق ذور معد کا ازالہ اور اخلاق حمیدہ کا حصول ہوگا تو جب عقائد فاسدہ اور اخلاق رذیلہ سے چھنگارا حاصل ہو گیا تو یہ فض کی شفا ہے۔ ۳۔ حصول ہدایت : سیر مرتبہ دو سرے مرتبہ کے بعد ہی حاصل ہو تا ہے کیونکہ اس پر فیض ہی کا محل بننے کے قابل ہے اور اللہ تعالی فیض عطا کرنے والا ہے۔ اب اس پر فیض ہی کا محل من کی شفا ہے۔ اس پر فیض ہی کا محل من کر تب میں ملوث ہوجائے تو اس پر تار کی چھا جاتے مہمار ای روح عقائد فاسدہ اور اخلاق ذمیعہ میں ملوث ہوجائے تو اس پر تار کی چھا جاتے ہو گار روح عقائد فاسدہ اور اخلاق ذمیعہ میں ملوث ہوجائے تو اس پر تار کی چھا جاتے مہمہ ہوگا زارہ ہوجائے گا تو عالم قدس کی ضو نفوس قدسہ میں داقع ہوگا ہو تھا ہے۔



### https://ataunnabi.blogspot.com/

ہدایت ہی ہے۔ سم- جب نفس مذکورہ درجات رو**حہانیہ اور معارج ربانیہ کو حاصل کرلیتا ہے تو وہ** اس دقت اس جو ہر شمن سے قیض پاتے ہے جو اس تمام عالم کو منور کررہا ہے۔ رحمتہ اللمو منین کے کلمات سے کی درجہ مراد ہے یہاں مومنین کا ذکر اس لیے ہے کہ معاندین کے ارداح انبیاء کے ارداح کے انوار سے مستفید و مستنہد نہیں ہوئیج۔ ترجمہ 🔹 کیونکہ دہی جسم سورج کی نگیہ سے نور پائے گا جس کا چرہ شمس کے چرے کے مقابل ہڑگا۔ اگر بیہ مقابلہ حاصل نہ ہو گا تو اس جس پر شمس کی ضو واقع نہ ہوگی ای طرح جب تک ہر روح انبیاء کے مطہر ارواح کی بارگاہ کی طرف متوجہ نہیں ہوتی ان کے انوار سے نفع نہیں پاسکتی اور نہ ہی ان مقدس ارواح کے آثار اس پر ظہور یذیر ہوں گے۔ الغرض موعظت ظوا ہر خلق کی تطہیر کی طرف اشارہ ہے۔ نہی شریعت ہے۔ شفاء ارواح کے عقائد فاسدہ اور اخلاق ذمیں سے تطہیر کی طرف اشارہ ہے۔ یک طریقت ہے۔ البہدی نور حق کے قلوب صدیقین پر ظہور کی طرف اشارہ ہے۔ یمی حقیقت ہے اور رحمت اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ وہ دل کمال و روحانیت کے اس درجہ پر فائز ہیں کہ وہ ناقصین کی تنگیل کا سبب ہیں۔ یمی نبوت ہے۔ سعادت روحانیہ سعادات جسمانیہ سے افضل ہیں اللہ تعالی نے اس آیت (۵۷) میں ان امرار عالیہ ال ہیہ یہ آگاہ کرنے کے بعد فرمايا : قل ہفضل اللہ و ہرحمتہ فبذالک فلیفر حوا۔ اس سے مقصود اس بات کی طرف اثرارہ *ب ك*ه أن السعادات الروحانية الفضل من السعادات الجسمانية ( روماتي سعاد تي جسمانی سعادتوں سے افضل ہوا کرتیں ہیں) لذات روحانیہ کو فضل الہی سمجھ کر خوش کی جائے اس آیت ( ۵۸ ) کی مباحث میں سے بیہ بات بھی ہے کہ جب بیہ لذات روحانیہ انسان کو حاصل ہوں۔ تو وہ ان پر ان کی ذوات کے اعتبار سے خوش نہ ہو۔ بلکہ اس پر لازم ہے کہ اس حوالے سے خوشی کا اظہار کرے کہ اللہ کی طرف سے ہیں اور یہ

### https://ataunnabi.blogspot.com/

اس کا فضل ہے۔ ترجمہ : بیہ دہ بلند و عالی اسرار ہیں جن پر بیہ دحی اللی کے الفاظ مشتمل ہیں اور ہارے نزدیک سابقہ گفتگو ای کا خلاصہ ہے۔ دیگر مفسرین نے کہا ہے کہ فضل اللہ ے اسلام اور رحمتہ سے قرآن مراد ہے۔ (تغییر بیر 'جزیرا' سالاتا ۱۸) چند اہم نکات یخ الفسوین امام رازی کی تفتگو سے بیہ چند اہم نکات سامنے آتے ہی: ا- بيه آيات مباركه صحت نبوت محمري التنايخ التيجم يركامل دليل مي-۲۔ روحانی سعاد تیں جسمانی سعادتوں سے افضل ہوتی ہیں۔ ۳۔ ہر روحانی سعادت کو اللہ کی طرف سے شمجھا جائے۔ ۳۔ ہر روحانی سعادت کو اللہ کی طرف سے سمجھ کر اس پر خوشی کا اظہار کیا جائے۔ محمد عربی التشريخ الدينيج کی ذات اقدس طبيب حاذق ہے اور قرآن نسخند کيميا ۵\_ ---۲۔ یہ نسخہ ای وقت کارگر ہو سکتا ہے جنب اس طبیب حاذق کے ارشاد کے مطابق استعال کیا جائے گا۔ ہرذی علم کو دعوت فکر ان آیات کا مقصد واضع ہونے کے بعد کوئی بھی ذی عل کمہ سکتا ہے کہ ان آیات سے حضور کھنٹی کا ایکٹر کی ذات اقدس اور آپ تشریف آوری مراد کینا اسلاف کی مخالفت ہے۔ جس ذات کی نبوت کو اللہ تعالی ان آ" بیت سے ثابت فرما رہے ہیں اس ذات کو ان کے مفہوم ہی سے خارج کردینا زیادتی و ظلم نہیں تو اور کیا ہے ؟ نسخہ اور اددیات پر خوشی کا اظہار (بصورت جشن نزدل قرآن ) مانا جائے گر جو نسسخہ لانے اور تجویز کرنے والے طبیب حاذق ہیں ان ایات سے ان کو مراد کینا بھی پیند نہ کیا جائے۔ کیا یم ایمان ہے ؟ جب ہر چھوٹی بڑی سعادت رِ خوشی کا اظہار ان آیات سے ثابت ہے تو جو ذات سرچشمہ سعادت ہے اس کی ۔۔۔۔ خوشی کا حکم ہی آیات کیوں نہیں دیتیں ؟ جب ہر فضل د رحمت پر خوشی کا حکم ہے تو جو فضل کببید اور رحت للعالمین ہے اس کی خوشی پر جشن منانے کا ہر طور تھم ہوگا۔



### https://ataunnabi.blogspot.com/

20

د گیر مفسرین کرام کی تائید یمال ہی بات ذہن میں نہ آئے کہ یہ مقصد آیات صرف امام رازی نے ہی بیان کیا ہے۔ بلکہ دیگر مفسرین نے بھی اس مات کی تائید کی ہے چند ایک کی عبارات درج ذيل بن : امام خازن رحمتہ اللہ تعالی علیہ الفاظ آیت یر گفتگو کے بعد لکھتے ہی۔ ترجمہ : آیت کا معنی سیر ہے کہ مومنوں کو اللہ کے فضل اور اس کی رحمت " لین اللہ نے جو انہیں موعظت' شفاء ایمان اور سکون نفس دیا "۔ پر خوشی کرنی چاہیئے۔ ( ہر اس شے سے بہتر ہے جو جمع کرتے ہیں ) لیعنی دنیوی متاع و سامان اور اس کی فانی لذتیں' اہل معانی کا اس آیت کے بارے میں یمی ندہب ہے اور مفسرین کا مذہب اس کے علادہ ہے کیونکہ حضرت ابن عباس' حسن اور قنادہ رضی اللہ تعالی عنما نے کہا ہے كه فضل الله ي مراد اسلام اور قرآن -- (لباب التاويل ٢: ٣٢٠) امام نسفی مقصد آیت کو داخشت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

ترجمہ : اس کا مقصد خوشی کو فضل و رحت کے ساتھ مخصوص کرنا ہے نہ کہ فوا کد دنیا کے ساتھ - ( مدارک النزیل '۲ : ۳۲۰ ) ۳۔ قاضی ثناء اللہ مظہری نے بھی بی الفاظ تحریر کتے ہیں : ترجمہ : فرحت و خوشی قرآن یا فضل و رحمت کے حصول کے ساتھ مخصوص ہے۔ فوا کہ دنیا کے ساتھ نہیں- ( المطہوی '۵ : ۳۵ ) مفسرین اور اہل حقیقت کی مراد میں تضاد نہیں یاد رہے امام رازی اور دیگر مفسرین کی عبارات سے یہ بھی واضع ہوجانا ہے کہ مفسرین اور اہل معانی کے درمیان کوئی تضاد نہیں۔ اہل حقیقت نے جنس فضل و مفسرین اور اہل معانی کے درمیان کوئی تضاد نہیں۔ اہل حقیقت نے جنس فضل و رحمت مراد کی ہے اور اہل معانی کے درمیان کوئی تضاد نہیں۔ اہل حقیقت نے جنس فضل و رحمت مراد کی ہے اور اہل تفسیر نے اس جنس سے دو اہم افراد اسلام اور قرآن مراد کے ہیں لنڈا ان میں کوئی تضاد نہیں۔ الغرض ان تمام اقتباسات نے آشکار کردیا ہے کہ مقصد آیت فوا کہ روحانیہ پر خوش کے اظہار کا حکم ہے۔ یعنی اے لوگو فوا کہ دنیا پر خوشی نہ کرو کیونکہ سے توفانی اور ختم ہونے والے ہیں بلکہ تم فوا کہ روحانیہ پر خوشی کر ہو حسیں دنیا و آخرت ہر جگہ

https://ataunnabi.blogspot.com/

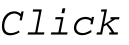
كام أكيظ-صرف ایک نہیں بلکہ گیارہ اقوال ہیں۔ انصاری صاحب کا بیہ مغالظہ انگیز بیان بھی قابل گرفت ہے کہ الفاظ قرآن " **فضل الله و ہرحمتہ** " کے بارے میں صرف ایک قول " اسلام اور قرآن " ہی ہے جیسا کہ ابن قیم کے حوالے سے انہوں نے ذکر کیا۔ اگر وہ دیگر تفاسیر کا مطالعہ کرتے تو معلوم ہوتا یہاں تقریباً حمیارہ اقوال موجود ہیں۔ بلکہ حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ تعالی عنما نے ان سے ذات محمدی بھی مرادلی ہے۔ ہم خازن' روح المعانی اور مظہری کے حوالے سے وہ تمام اقوال ذکر کرتے ہیں۔ ا- حضرت ابن عباس' حضرت حسن اور حضرت قماده کا قول : فضل الله ي اسلام اور رحمت ي مراد قرآن --۲۔ حضرت ابو سعید خدری سے مردی ہے۔ فضل اللہ قرآن اور رحمت سے اہل قرآن میں سے ہونا مراد ہے۔ فضل اللہ سے اسلام اور رحمت سے دلوں کا مزین کرنا مراد ہے-ہ۔ یہ تول بھی ہے : فضل اللہ سے اسلام اور رحمت سے جنت مراد ہے-۵۔ یہ بھی قول ہے: فضل اللہ سے قرآن اور رحمت سے سنن مراد ہیں۔

(الخازن ۲ : ۳۲۰)

علامہ آلوی کتے ہیں : ۲- حضرت مجاہد سے مردی ہے فضل و رحمت دونوں سے قرآن جرار فضل و رحمت سے مراد حضور سیسی کی ذات اقدس ہے ۷- مشہور محدث ابو الشیخ نے بیان کیا ہے کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنما سے مردی ہے :



فضل اللہ سے علم اور رحمت سے مراد محمد عربی کی بیٹی کی ذات اقد س ہے۔ ۸- خطیب بغدادی اور این عسا کرنے نقل کیا: فضل سے نبی اکرم کھنٹی کہ اور رحمت سے سیدنا علی مراد ہی۔ علامه بيه معنى بیان کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ سیدنا علی کرم اللہ وجہہ کی ذات اقدس بلاشبہ رب کریم کی رحمت ہیں مگر' ترجمہ 🔹 سرایا رحمت ہونا حضور علیہ التلام کا وصف مبارک ہے جس کی شہادت الله تعالى كابير ارشاد كرامى وما ارسلنك االارحمت للعلمين عطاكرتا ب-ملاخطہ کیا آپ نے کہ مفترین کا ذہن لفظ رحمت سے حضور علیہ السلام ہی کی طرف منتقل ہو تا ہے گر افسوس ایسے ذہن پر جو اس سے حضور کی ذات کو خارج کرنے کی کوشش میں رہتا ہے۔ ان دونوں اقوال میں تصریح ہے کہ فضل و رحمت سے مراد سرور عالم الطف تظنیک کی ذات اقدس ہے اور مراد کینے والوں میں ترجمان القرآن حضوفت عبداللہ بن عباس بھی ہیں۔ اب آپ کا بیہ کہنا کہ اسلاف میں سے کمی نے بیہ مراد ہی نہیں لیا' کمال تک درست ہے ؟ ۹۔ یہ بھی قول ہے: دونوں سے مراد جنت اور دوزخ سے نجات پانا ہے۔ (روح المعاتى ب 11' 191) ففل اللہ سے ایمان اور رحمت سے جنت مراد ہے۔ اا۔ حضرت مجاہد اور قنادہ سے مردی ہے۔ فضل اللہ سے ایمان اور رحمت سے قرآن مراد ہے۔ (المظهرى٥: ٣٩-٣٦) ان گیارہ اقوال میں کوئی تضاد نہیں بلکہ ہر ایک نے روحانی سعادتوں کا تذکرہ کیا مولانا اشرف علی تقانوی کی رائے " بلا اختلاف حضور عليه السلام الله تعالى كى سب ي بدى نعمت ادر اس كا كام ٦.



ترین فضل ہیں اس لیے اس آیت مبارکہ سے بدلالتہ النص یہ بھی مراد کیا جا سکتا ہے کہ یہاں رحمت اور فضل سے مراد حضور کھیلی کہ بین جن کی ولادت پر اللہ تعالی خوشی منانے کا تھم دے رہا ہے "۔ آگھ چل کر اس پر دیگر قرآنی آیات سے استدلال کرنے کے بعد کہتے ہیں: " اس مقام پر ہر چند کہ آیت کے سباق پر نظر کرنے کے اعتبار سے قرآن مجید مراد ہے لیکن **اگر ایسے معنی عام لیے جائیں کہ قرآن مجید اس کا ایک فرد رہے تو زیادہ ب**ہتر ہے۔ وہ بیہ کہ فضل و رحمت سے حضور کھیلیج کا قدوم مبارک مراد کیا جائے۔ اس تغییر کے موافق جتنی تعتیں اور رحمتیں ہیں خواہ وہ دنیوی ہوں یا دینی اور ان میں قرآن بھی ہے سب اس میں داخل ہوجائیں گی۔ اس لیے کہ حضور ﷺ کی کے اور باجود اصل ہے تمام نعتوں کی اور مادہ ہے تمام رحمتوں اور فضل کا پس یہ تفسیرا جمع التفاسير ہوجائے گی۔ پس اس تغییر کی بناء پر حاصل آیت کا یہ ہو گا کہ ہمیں حق تعالی ار شاد فرما رہے ہیں کہ حضور 🖓 کی ایکٹر کے وجود باجود (وجود نوری ہو یا ولادت فاہری ) اس پر خوش ہونا چاہیئے۔ اس کیے کہ حضور کھیلی کہ مارے کیے تمام تعمتول کا واسطه بین- دو سری تمام نعمتوں کی علاوہ افضل نعمت اور بردی دولت ایمان ہے جس کا حضور کھیکی کی کہتے ہے ہم کو پنچنا بالکل خلام ہے۔ الغرض امل الاصول تمام فضل و رحمت کی حضور الطفيني التي کم ذات با برکات ہوئی۔ پس ایس ذات با برکات کے وجود پر جس قدر بھی خوشی اور فرحت ہو تم ہے۔ (مجموعه خطبات بنام ميلاد النبي التنبيج الترجيج از مولانا اشرف على تقانوي صفحه ۱۲۰ - ۱۲۱ مطبوعه جميلي كتب خانه لاہور) بیہ ضابطہ ہی تہیں بیخ انصاری کا بیہ کہنا کہ آیت کو جس معنی پر اسلاف نے محمول شیں کیا اس پر محمول کرتا غلط ہے ہیہ کوئی ضابطہ نہیں ورنہ دین و شریعت کا معطل ہونا لازم آئے گا-بہت سے حوادثات و واقعات اسلاف کے دور میں نہیں تھے۔ ان کا حکم آیات سے کیے ثابت کیا جائے گا۔ دو سری اہم بات ہیہ بھی ہے کہ کیا قرآن میں تدبر کا تھم صرف اسلاف کے لیے

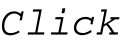


ی تھا ؟ بیر بات کوئی ذی علم نہیں کہ سکتا۔ قرآن میں تدبر کا تھم تا قیامت اہل علم ے لیے ہے۔ ----- اگر اسلاف کی بیان کردہ تعبیر یہ اکتفا ضروری اور واجب ہے تو پھر تدبر کا کیا معن ؟ امام قرطبی نے بعض اہل علم کا یہ قول نقل کرکے دلائل کے ساتھ رد کیا ہے: نرجمہ : بعض اہل علم نے کہا تفسیر ساع پر موقوف ہے کیونکہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے۔ '' اگر تمہارا کسی معاملہ میں جھڑا ہو جائے تو اللہ اور رہول کی طرف رجوع کرو "- یہ تول فاسد ہے کیونکہ جس تغییر قرآن سے منع کیا گیا اس سے مراد کیا ے ؟ نقل د ساع ر اکتفاء کرتے ہوئے استنباط کو ترک کردیا جائے یا کوئی اور معنی مراد ہے ؟ پہلی شق اختیار کرنا کہ قرآن کی تغییر ساع پر ہی موقوف ہے باطل ہے کیونکہ صحابہ نے قرآن کی تغیر میں اختلاف کیا اور جو کچھ انہوں نے بیان کیا وہ تمام نی اگرم کلیتی ایس منقول نہیں تھا۔ چر حضور علیہ السلام نے ابن عباس کے ب لیے بیہ دعا کی : اے اللہ اسے دین میں بھیرت دے اور کتاب کی تاویل کا علم دے۔ اگر قرآن کی طرح تاویل و تفسیر کا ساعی معاملہ ہی ہو تا تو اس دعا کے ساتھ انہیں مخصوص کرنے کا کیا فائدہ ؟ اور بیہ نہایت ہی واضع ہے۔ اس میں کوئی اشکال نہیں۔

سول طرح ما میں مارد با اور نیہ ہمایت الی والی ہے۔ ال یں ولی السل ی (الجامع لاحکام القرآن ا: ۲۱) بلکہ ضابطہ یہ ہے نہیں کیا جائے گا۔ یہ اسلاف نے جو معنی آیت بیان کیا اس کے مخالف معنی قبول نہیں کیا جائے گا۔ یہ اسعاری نے اپنی مائید میں شیخ محمہ بن موصلی کا ذکر کیا ہے اس کے الفاظ بھی ہماری مائید کرتے ہیں۔ مرتب میں کولی شبہ نہیں۔ ہر عاقل اس نے قول کرنا جو اسلاف اور انمہ کی تغییر کے مخالف اس میں کولی شبہ نہیں۔ ہر عاقل اس نے قول کو بی غلط کے گا کیونکہ اسے غلط کہنا اسلاف کو غلط کہنے سے بہتر ہے۔ (القول الفصل محک ) اس طرح انصاری صاحب السارم المنکی سے شیخ آین عبدالهادی کی جو عبارت نِقْلَ کُلْ کُلْ کُلْ کُمْ دوہ بھی ان نے لیے مغید نہیں۔

ترجمه : كمي آيت يا سنت كي اليي تاويل و معنى كرنا جو عهد سلف ميں نه تھا اور ده اے نہ جانتے تھے نہ لوگوں کو بیان کرتے تھے۔ یہ نیا معنی اس بات کو مسلزم ہو گا۔ کہ وہ اس معاملہ میں حق سے جاہل رہے۔ اور اس سے تمراہ رہے اور بعد میں آنے والے لوگوں نے اے صحیح طور پر پالیا۔ ( القول الفصل ' ۷۷ ) اول تو اسلاف میں ۔۔۔ ترجمان القرآن حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنما کا قول گذر چکا ہے کہ رحمت سے مراد حضور علیہ السلام کی ذات ہے۔ اگر بالفرض ہیہ کسی کا قول نہ بھی ہو تا تب بھی حضور کی ذات مراد کینے میں کوئی حرج نہیں کیونکہ اس سے اسلاف کی بیان کردہ تغییر کی مخالفت ہر گز لازم نہیں آتی۔ کیونکہ جو اس آیت سے قرآن اور اسلام مراد کے رہا ہے' وہ صاحب قرآن اور صاحب اسلام کو کیے خارج مانے گا۔ شیخ ابن قیم کو ہی کیجئے انہوں نے '' بفضل اللہ د برحمتہ '' سے اسلام اور سنت مرادلی ہے۔ اور جو اس بر دلیل ہے ۔۔۔۔ کہ ان سے خوشی و فرحت کیسے حاصل ہوتی ہے وہ کیے : ترجمہ : حیات قلب کے مطابق اسلام اور سنت سے فرحت ہوگی جیسے جیسے ان **میں رسوخ ہوگا فرحت زیادہ ہوتی جائے گی گی**ں سنت پر چکنے والا زندہ و منور دل اور برعتي مرده اور تاريك دل والا ہو تا ہے۔ ( القول الفصل ٤٨ ) وہ ذات جس کی سنت و طریقہ پر چلنے سے فرحت و خوشی نصیب ہوتی ہے خود اس ذات اقدس کے تذکرہ سے فرحت سے خوشی بطریق اولی ہونی چاہیئے۔ بلکہ اسلام اور سنت پر ایمان بعد میں ہے پہلے اس ذات اقدس کا ماننا ضروری ہے اسے مانے بغیر اسلام اور سنت کا کوئی اعتبار نہیں۔ لفظ"قل" کی حکمت ای لیے اللہ تعالی نے اس آیت قرآنی کی ابتداء لفظ " قل " سے فرمائی ہے تاکہ امت پر داخت رہے کہ یہ اسلام اور قرآن حضور کھیکھی کی زریع اور حوالے ے ہے۔ جیسے ہی تمہیں کمی نعمت اور اللہ کے فضل و کرم کی یاد آئے تو ساتھ *ی*ہ احساس بھی اجاگر ہو کہ بیہ ہمیں حضور کے واسطہ اور وسیلہ سے حاصل ہوئی ہے۔ تو یہاں آیت نے اسلام اور قرآن پر خوشی کے اظہار کا تھم دیا ہے دہاں یقیناً اس





https://ataunnabi.blogspot.com/

26

واسطہ د وسیلہ پر خوشی کے اظہار کا تحکم ہوگا۔ اللہ تعالی جانتا تھا کہ پچھ لوگ اس آیت میں قرآن' اسلام ادر سنت کو شامل رکھیں کے مگر میرے محبوب کو اس سے خارج کرنے کی کوشش کریں گے اس لیے اس نے لفظ " قل " کا اضافہ فرمایا ہے تاکہ آیت کا پہلا لفظ ہی حضور کھنٹی کا پہلا کھنٹے کی طرف متوجہ کردے۔ مخالفت اسلاف کب ہوگی اس رد کے اختتام سے پہلے یہ بھی جان کیا جائے کہ اس آیت قرآنی کے معنی و تفسیر میں اسلاف کی مخالفت لازم تب آئے گی جب اس کی تغسیر میں اس بات کو شامل کردیا جائے کہ فوائد دنیا کے حصول پر خوشی کا حکم ہے اور بیہ بات ہر گز کوئی نہیں کہتا۔ محافل میلاد سراسر ذکر الهی و ذکر رسول ﷺ کا اجتماع ہوتی ہیں اور یہ فوائد روہانیہ کا ذریعہ ہیں۔ البتہ اگر کوئی شخص انہیں حصول دنیا کا ذریعہ بنا تا ہے' یہ اس کی این بد بختی ہے۔ اس میں محفل میلاد کا کیا قصور ؟ سنت نړوي محفل ميلاد حضور عليه السلام کے تین اعمال مبارکہ ہم اس جگہ حضور اکرم کھیلی کہتا کہ تین اعمال کا تذکرہ کرتے ہیں جن سے ہارے اسلاف نے محفل میلاد کے انعقاد پر استدلال کیا ہے: پر کے دن کا روزہ حضور عليه السلام مربير کے دن روزہ رکھا کرتے تھے۔ حضرت قمادہ کل الطق علمانا نے اس روزہ کے بارے میں آپ کھیکی کی سے سوال کیا تو آپ کھیکی کی تو ا قرمایا : ترجمہ 🔹 فرمایا ہیہ دن میری ولادت کا دن ہے اور اس دن اللہ تعالی کا کلام مجھ پر نازل کیا گیا۔ شیخ محمہ علوی مالکی **ندکورہ حدیث سے محفل میلاد پر استدلال کرتے ہوئے ر**قمطراز

https://ataunnabi.blogspot.com/

ہیں کہ آپ کے اس عمل مبارک سے داضع ہے : ترجمہ : کہ آپ ﷺ تکا ایکٹر نے اپنے یوم میلاد کی عظمت کو ظاہر کیا اور اس میں اپنے اور ہونے والی عظیم نعمت اور دجود باجود عطا کرنے پر جس کی دجہ سے ہر موجود کو سعادت نصیب ہوئی اللہ تعالی کا شکر ہیہ ادا کیا اور وہ روزے کی صورت میں تھا ترجمہ : اور محفل میلاد بھی نہی ہے اگرچہ صورۃ مختلف مگر معنوی طور پر ایک ہی ب خواه وه روزه هو کهانا کهلانا بمجلس ذکر هو یا دورد و سلام کی محفل یا نعت خوانی ک صورت ہو۔ (مقدمہ الور دالردی ۹ - ۱۰) لینی ان سب افعال و اعمال کا محرک بنیادی طور پر ایک ہی جذبہ ہے کہ اس عظیم تعمت بر الله تعالى كا شكر اداكيا جائے-یشخ ابن رجب حنبلی المتونی ۵۹۵ ھ لکھتے ہیں کہ اس حدیث سے ثابت ہورہا ہے



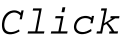
تجدید نعمت یر شکرمیہ کا درجہ رکھتا ہے اور اس کی مثال یوم عاشور کا روزہ ہے۔ ﴿ لطائف المعارف : ١٨٩) ۲ - آپ ﷺ کامینہ طیبہ یں اظہار تشکر کے طور پر جانور ذخ کرنا امام جلال الدین سیوطی رحمتہ اللہ تعالی علیہ فرماتے ہیں کہ ریے نزدیک محفل میلاد کی اصل احادیث میں آپ (شنائی) کا یہ عمل ہے کہ آپ (شنائی) کے ا مدینہ منورہ میں اللہ تعالی کا شکر ادا کرتے ہوئے اپنی ولادت کی خوشی میں جانور ذبح کئے۔ بعض لوگوں نے حضور 🚓 کی کی اس عمل کو عقیقہ قرار دیا تھا۔ کیکن امام موصوف اس کا رد کرتے ہوئے' رقمطراز میں کہ عقیقہ تو آپ کھیٹی کی اوا حفرت عبدالعطلب كريط تھے۔ ترجمہ : اور عقیقہ زندگی میں دو بار نہیں کیا جاتا اس لیے آپ (شیک کیا ہے کہ جنب کی کا کہ کا کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ اس عمل کو اس پر محمول کیا جائے گا کہ حضور علیہ السلام نے اس بات پر اللہ تعالی کے شکر کا اظہار کیا کہ اس نے آپ کو پر حمتہ للعالمین بناکر بھیجا اور اپن امت کے لیے اسے مشروع بنانے کے لیے بھی آپ تھ پید عمل فرمایا۔ (حسن المقصد فی عمل المولد ( ١٩٢ ) س ۔ حضرت موسی پر اللہ تعالیٰ کے خصوصی کرم کی یاد میں حضور شيئي التياج كاروزه بخاری د مسلم میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنما ہے مردی ہے کہ جب رمالمتاب المناتي مينه طيبه تشريف لائ-ترجمہ : تو یہود کو آپ نے عاشورہ کا روزہ رکھتے ہوئے پایا ان سے اس کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے کہا ہے وہ دن ہے جس میں اللہ تعالی نے موی اور نی اسرائیل کو فرعون پر غلبہ عطا فرمایا تھا ہم اس دن کی تعظیم کرتے ہوئے روزہ رکھتے -<u>い</u>た اس ير رسالتماب المشكر التي فرمايا: ترجمہ : ہم تم سے موی کے زیادہ محب ہیں۔ پھر آپ نے روزہ رکھنے کا تھم دیا۔

https://ataunnabi.blogspot.com/

29

بخاری کی دو سری روایت میں ہے کہ آپ نے صحابہ سے خاطب ہو کر فرمایا : ترجمہ 🔹 تم ان سے موی کے زیادہ قریبی ہو پس اس دن تم روزہ رکھو-اہام ال**محدث**ين حافظ ابن حجر سے جب محفل ميلاد کے بارے ميں يوچھا گيا تو انہوں نے اس کے جو از پر یمی حدیث بیان فرمائی اور کہا: ترجمہ 🔹 بخاری و مسلم کی مذکورہ روایت میرے نزدیک محفل میلاد کے جواز پر سند کا درجہ رکھتی ہے۔ واقعتہ جب سیرنا موی علہ السلام اور ان کی امت پر اللہ تعالی کے احسان کے شکریہ کے طور پر دن منایا جاسکتا ہے جب اس امت پر اللہ تعالی نے وہ عظیم احسان فرمایا جس پر سیدنا موسی علیہ السلام بھی رشک کرتے ہوئے کہتے ہیں '' اے اللہ مجھے اس نبی کی امت بنا "- تو اس انعام پر شکریہ ادا کرنا کیسے بدعت و گمراہی ہوگا- بلکہ جب آپ کے ذات اقدس عظیم ترین نعمت ہے تو امت پر شکر یہ بھی اتنا ہی اہم اور احق ہوگا۔ یہی بات حافظ ابن حجرنے ان کلمات میں بیان کی-ترجمہ : اس عمل نبوی سے آشکار ہے گھ اس دن جس میں کسی نعمت کا حصول ہو ی**ا کوئی** مصیبت ٹلی ہو اللہ تعالی کا شکریہ ادا کیا جائے اور وہ دن جب لوٹ کر آئے گا تو اس میں بھی شکریہ ادا کیا جائے اور شکر الہٰی کی مختلف صور تیں ہوتی ہیں مثلاً عبادات' سجده ریزی' روزه اور صد قات و تلاوت-اس کے بعد وہ توجہ دلاتے ہیں کہ ساری نمتیں اپن جگہ مگر۔ ترجمہ : یوم میلاد النبی میں جو عظیم نعت اللہ کی طرف سے ظہور پذیر ہوئی اس ے بڑھ کر کوئی نعمت ہی نہیں۔ (المور دالروی' ۳۱) میں ۔ میلاد النبی کا جشن منانا یہود و نصارے کے ساتھ مشابہت ہے کیونکہ وہ <sup>حض</sup>رت عیسی علیہ السلام کے ولادت کے دن کو عید کے طور پر مناتے ہیں-ج ۔ مابقہ ارشاد نبوی سے اس اعتراض کا قلع قمع بھی ہوجاتا ہے کیونکہ شریعت ے کا ملا آگاہ صاحب شریعت ہی ہیں ! جب انہوں نے عمل خبر میں مشابهت سے منع نہیں کیا بلکہ ان سے بڑھ کر محبت کا اظہار کرتے ہوئے روزہ رکھنے کا حکم دیا تو





https://ataunnabi.blogspot.com/

30

اس اعتراض کی کیا کنجائش ؟ مخالفین کے مطابق تو آپ کو بیہ اعلان فرما دینا چاہیئے تھا کہ میری امت اس دن ہرگز روزہ نہ رکھے کیونکہ اس دن عیسائی روزہ رکھے ہیں۔ یاد رہے کہ اسلام نے کافر کے ساتھ جس مثابت سے منع کیا وہ بیر ہے کہ اس کا ہر وہ عقیدہ و عمل جو اسلام کے منافی ہو اس نے احراز لادی ہے اگر کمی نے ایسے معاملات میں ان سے مشابہت اختیار کی تو اللہ تعالی کی نارا ضگی ہوگی۔ یمی وجہ ہے جو لوگ اسلام کی روج سے آگاہ ہیں انہوں نے فرمایا جب عیسائی اینے نبی کے یوم میلاد کو عیر کے طور پر مناتے ہیں تو اہل اسلام کو اپنے نبی کے یوم میلاد کو اس سے بڑھ چڑھ کر منانا چاہیئے۔ اور بیہ کفار کے ساتھ مشابہت نہیں بلکہ شیطانی قوتوں کو زندہ درگور کرنا ہے۔ امام القراء حافظ الحديث يشخ ابن الجزري كي منهم : ترجمہ 🚦 محفل میلاد شیطانی قوتوں کے لیے موت اور اہل ایمان کی زندگی ہے۔ اور . جب عيسائی دنيا اينے نبی کے يوم ميلاد کو برمي عيد قرار ديتے ہيں تو اہل اسلام تو اپنے بی کے یوم میلاد کی تکریم کرنے کے ذیادہ حقدار ہی۔ س - نی کریم المنابق المجلج کی ولادت ایک دفعہ ہوئی اور وہ دن گزر گیا اب ہر سال توده دن لوث كر جميس آبا الذا اس منافى كي ضرورت ؟ ج - سابقه روایت میں حضور علیہ السلام کا عمل خود اس بات کی شمادت دے رہا ہے کہ جس دن میں اللہ تعالی نے خصوصی فضل کا اظہار فرمایا ہو وہ دن جب بھی لوٹ كر آئے تو اسے شكريد كے طور پر منايا جائے- يہود نے جب بتايا كه اس دن اللہ تعالى نے حضرت موسی علیہ السلام اور نبی اسرائیل کو نجات دی اور فرعون اور 'اس کی قوم کو برباد کردیا اور ہم بطور شکر بیہ اسے مناتے ہیں تو آپ نے فرمایا آئندہ ہم بھی روزہ رکھا کریں گے اور صحابہ کو بھی روزہ رکھنے کا تھم دے دیا۔ اگر ہر سال اس دن کو مناتا بدعت ہو تا تو آپ سے بڑھ کر آگاہ کون ہے ؟ آپ انہیں منع فرما دیتے ' آپ نے تو یہ ضابطہ فراہم کردیا کہ جس دن اللہ تعالی کی کمی نعمت کا حصول ہوا ہو اسے بطور یادگار مناتے ہوئے خوشی کا اظہار کرنا چاہیئے۔ یشخ محمدی علوی مالکی سابقہ جدیث سے استدلال کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

ترجمہ : حضور تعلیم ان کررے ہوئے او قات کا لحاظ فرماتے جن میں امور ویدید کا وقوع ہوتا اور جب وہ وقت لوٹ کر دوبارہ آیا تو اس میں خوشی کا اظہار کرتے ہوئے اس امردینی کے پیش نظر اس دن کی تعظیم کرتے کیونکہ وہ دن اس امردین کے لیے ظرف بنا تھا اور بیہ ضابطہ خود سرور عالم تعلیم کیتے کیونکہ وہ دن اس امردین کے زرید عنایت فرمایا جیسا کہ صحیح حدیث میں ہے کہ آپ نے مدینہ طیبہ میں یہود کو عاشوراء کا روزہ رکھتے ہوئے دیکھا تو صحابہ کو روزہ رکھنے کا تھم دیا۔ ( مقدمہ المور والردی : ۱۰)

پر اسلام میں جتنے دن منائے جاتے ہیں وہ بطور یادگار کے ہی ہیں۔ مثلاً نزول قرآن کا جشن منایا جاتا ہے تو قرآن ہر دفعہ تازل نہیں ہوتا۔ ای طرح جمعہ سیدنا آدم علیہ السلام کی یادگار ہے۔ عاشوراء کا روزہ' شب قدر' شب برات ------ جب ہر ون اپنے دامن میں رحمتیں لے کر لوغا ہے تو سید ادلین و آخرین کا یوم ولادت کتنا بابر کمت ہوگا ؟

الطفظ المناسب محفل ميلادير استدلال روايت حضرت عباس

حضرت عباس فطفت عمروی ہے کہ ۔۔۔۔۔ ابولھب مرگیا۔ ایک سال حضرت عباس فطفت عمل ، سب برے حال میں دیکھا اور یہ کتے ہوئے پایا : ترجمہ : تمہاری جدائی کے بعد آرام نہیں پایا بلکہ سخت عذاب میں گرفآر ہوں لیکن جب سو موار کا دن آنا ہے تو میرے عذاب میں تخفیف کردی جاتی ہے۔ یہ عذاب میں تخفیف کس عمل کی بنیاد پر تھی یہ بھی حضرت عباس لطفت تلفذناً ہی کی زبانی ملاخطہ ہو۔ تخفیف کس عمل کی بنیاد پر تھی یہ بھی حضرت عباس لطفت تلفذناً ہی ترجمہ : نبی اکرم ہفتہ تلاقی ہو موار کے دن دنیا میں تشریف لاتے اس نے اس خوش میں اپنی لونڈی تو یہ کو آزاد کردیا کیو نکہ اس نے آپ کی دلادت کی اطلاع دی قرم اور تا جب قرم البری شرح المخاری ، و ۔ 10 میں پر استدلال کیا ہے کہ حضور ہوتا ہیں تخفیف اس داقعہ سے علاء امت نے اس پر استدلال کیا ہے کہ حضور ہوتی ہوتی کی



https://ataunnabi.blogspot.com/

32

ولادت کی خوشی اگر کافر بھی کرے تو اسے بھی اجر ملتا ہے اور اسے محروم نہیں رکھا جاتا اور اگر کوئی مسلمان کرے تو اسے کیونکہ محروم کیا جائے گا۔ اس پر آپ اپنے بزرگوں کے بیہ حوالہ جات پڑھ **لہجیئے۔** ا - یشخ محمد بن عبدالوہاب نصب کے صاحبزادے مذکورہ واقعہ کے بعد امام ابن جوزی رحمتہ اللہ تعالی علیہ کے حوالے سے لکھتے ہیں: ترجمہ 🚦 جب ابولہب جیسے کافر کا بیہ حال ہے جس کے بارے میں قرآن میں ندمت تازل ہوئی اس کو حضور کھیتی کا کہ ولادت کی رات خوشی کرنے پر بیہ جزا دی گی ہے تو اللہ تعالی کو ماننے والے مسلمان امتی کا کیا درجہ ہوگا جو آپ ﷺ کی کی کے اللہ کا کہ موجود کا جو ا ميلاد كى خوشى منائ - ( مختصر سيرة الرسول ' ١٢ مطبوعه كتبه علميه لا مور ) ۲ - مفتی رشید احمہ لدھیانوی استدلال کرتے ہوئے تحریر کرتے ہی: " جب ابولہب جیسے کافر کے لیے میلاد النبی ﷺ بی خوش کی وجہ سے ع**ز**اب میں تخفیف ہو گئی توجو کوئی امتی آپ کھیلی کہتا ہے کہ ولادت کی خوشی کرے اور حسب وسعت آپ الظليم لليشاخ کې محبت ميں خرج کرے تو کيونکر اعلى مراتب حاصل نه کرے \_" ४ ( <sup>الح</sup>ن النقوى <sup>•</sup> ا ـ ۲۳۲ ) روايت حضرت چار اعتراضات ا ۔ بیر روایت مرسل ہے<sup>\*</sup> ۲ ۔ خواب کا معاملہ ہے ۳ ۔ بیہ قرآنی نصوص کے خلاف ہے ۴ ۔ بوقت ولادت حضرت توییہ کو آزاد نہیں کیا گیا محفل میلاد کے جواز پر اس ندکورہ روایت سے استدلال کرنے پر مخالفین کی طرف

https://ataunnabi.blogspot.com/

سے جار اعتراضات وارد کئے جاتے ہیں: ا ۔ بہ روایت مرسل ہے جو کہ مقبول نہیں-۲ \_ خواب کا معاملہ ہے لندا ججت نہیں-سے بیہ قرآنی نصوص کے خلاف ہے۔ ہ ۔ حضرت تو یبہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو ابولہب نے ولادت کے وقت آزاد ہی نہیں کیا۔ بلکہ ہجرت کے بعد آزاد کیا تھا۔ یشیخ اساعیل بن محمہ انصاری نے بیہ اعتراضات ان الفاظ میں دارد کیے ہیں: ترجمہ : عردہ سے ابولہب اور اس کی لونڈی تو یہ کے بارے میں جو روایت ہے اس ہے محفل میلاد بر استدلال کو بیہ امور مانع ہیں ایک بیہ کہ وہ مرسل ہے دوسرا بیہ کہ یہ مصل بھی ہو تب بھی حجت نہیں کیونکہ خواب ہے تیسرا یہ کہ اس روایت میں جو مذکور ہے کہ ابولہ نے تو یہ کو حضور کھنٹی کا کہتا ہے دودھ پلانے سے پہلے آزاد کردیا تھا ہے ----- اہل سیر کی اس بات کے خلاف ہے کہ ابولہب نے اسے دودھ پلانے کے کافی عرصہ بعد آزاد کیا تھا چوتھا ہیر کہ یہ مرسل عردہ جس سے ناصر الدین

مشقی اور ابن الجزری نے محفل میلاد پر استدلال کیا ہے۔ ظاہر قرآن کے مخالف ہے۔ (القول الفصل' ۸۳ تا ۸۷) جواب سے پہلے یہ بات ذہن نشین کرلیں کہ محفل میلاد کے لیے یہ ردایت مہارے نزدیک بنیاد و حجت شیں۔ اس پر کتاب و سنت سے دلائل اوپر بیان ہو چکے۔ یہ روایت تو بطور تائید لائی جاتی ہے۔ ان اعتراضات پر تر تیپ وار گفتگو ان اعتراضات پر تر تیپ وار گفتگو کرتے ہیں۔ ان محتراضات پر تر تیپ دار تعبول نہیں ۔۔۔۔ اس کے دواب میں ہم ان ہے کہ مرسل روایت مقبول نہیں ۔۔۔۔ اس کے دواب میں ہم انمہ کی آراء نقل کردیتے ہیں جس سے از خود ذیصلہ ہوجائے گا کہ مرسل روایت مقبول ہیں۔ ہویں ایر رہے انمہ اربعہ امام اعظم ابو حنیفہ' امام مالک' امام شافعی اور امام احمد بن حضبل رحصہم اللہ تعالی اجمعین چاروں اس بات پر متفق ہیں کہ حدیث مرسل مقبول



https://ataunnabi.blogspot.com/

34

ہے۔ تین کے ہاں بغیر تمن شرط کے اور امام شافعی کے ہاں اس کی مقبولیت کے شرائط یں : حافظ الحدیث امام جلال الدین سیوطی ابن جریر کے حوالے سے لکھتے ہیں۔ ترجمہ : تمام تابعین مرسل کے مقبول ہونے پر متفق ہیں ان میں سے کسی کا انکار منقول نہیں اس کے بعد دو سو سال تک بھی کسی امام نے انکار نہیں کیا۔ (بدریب الراري، 1: ١٩٨) شارح مسلم امام نودی مرسل کے بارے میں رقمطراز ہیں: ترجمه : امام مالک' امام ابو حنیفه' امام احمه ادر اکثر فقهاء کے نزدیک مرسل قابل استدلال ہے۔ اور امام شاقعی کا مسلک ہیہ ہے کہ جب مرسل کی نائیر تکی دو سرے ذریعہ سے ہوجائے تو وہ قابل استدلال ہے۔ (مقدمہ مسلم) يشخ عبدالحق محدث دہلوی' ائمہ کا مؤقف ان الفاظ میں ذکر کرتے ہیں: ترجمه : امام ابو حنيفه مالك رحمته الله تعالى عليهما ك نزديك مرسل هرحال میں مقبول ہے دلیل ہیہ ہے کہ ارسال کھالی و نوق و اعتاد کی وجہ سے ہوتا ہے کیونکہ <sup>گ</sup>فتگو ثقتہ میں ہورہی ہے اور اگر وہ روایت ایں ثقتہ کے نزدیک صحیح نہ ہوتی تو وہ

اسے روایت کرتے ہوئے یہ نہ کہتا کہ رسول اللہ (میں اللہ یہ فرایا ہے امام شافعی کے نزدیک اگر کمی اور ذرایعہ سے مرسل کی تائید ہوجائے تو مقبول ہوگی اور امام احمد کے دو اقوال ہیں ایک کے مطابق مقبول اور دو مرے کے مطابق توقف۔ ( مقدمہ اللفعت ) ( مقدمہ اللفعت ) دو سرا قول یہ ہے : شرحمہ : مرسل ہر حال میں جمت ہے یہ امام مالک امام ابو حذیفہ اور بہطابق روایت نودی امام احمد' ابن قیم اور ابن کثیر کا قول ہے۔ ( قواعد التحدیث' ۱۳۳۳) نودی امام احمد' ابن قیم اور ابن کثیر کا قول ہے۔ ( قواعد التحدیث' ۱۳۳۳) زاکٹر محمود الطحان استاذ کلیتہ الشریعتہ جامعہ اسلامیہ مدینہ منورہ نے تین اقوال زکر کیے۔ ان میں سے دو سرا اور تیسرا ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں : ترجمہ : دو سرا قول یہ ہے کہ مرسل صحیح اور قابل استدادال ہوتی ہے یہ تین اتمہ ترجمہ : دو سرا قول یہ ہے کہ مرسل صحیح اور قابل استدادال ہوتی ہے یہ تین اتمہ

https://ataunnabi.blogspot.com/

ہو اور ثقہ سے ارسال کرتا ہو۔ دلیل سے سے کہ ثقہ تابعی کمی ثقہ سے سے بغیر کیے كمه سكاب كه رسول الله الشيئي اليتيام في فرايا-ترجمہ 🔹 تیرا قول ہے ہے کہ مرسل شرائط کے ساتھ مقبول ہوگی۔ یہ امام شانعی اور بعض دو سرے اہل علم کی رائے ہے- ( تیسیر مصطلع الحدیث ۲۰ ) اس عبارت نے ہیہ بھی واضع کردیا کہ امام احمد بن حنبل کے مرسل کے بارے میں دو اتوال ضرور ہیں۔ تمر مشہور یمی ہے کہ یہ مقبول ہے: اس کی تأثیر امام جلال الدین سیوطی کے بیہ الفاظ بھی کرتے ہیں: ترجمہ : امام مالک کا مشہور قول' ابو حنیفہ اور امام احمہ کا مشہور قول کی ہے کہ مرسل روایت سیح ہوتی ہے۔ (تدریب الرادی'ا: ۱۹۸) رہا اس قول کا معاملہ کہ محدثین اسے قبول نہیں کرتے تو اس سلسلہ میں عرض پیر ہے کہ ان اتمہ اربعہ سے بڑھ کر کون محدث ہے۔ یہ لوگ محدث بھی ہی اور مجتبہہ و فقیہ بھی جن کے رائے سرطور محد قمین پر غالب و فائق ہے۔ باتی محد ثین کے بارے میں بھی ہیہ کہنا کہ وہ مرسل کو شمی حال میں قبول نہیں

کرتے محل نظرہے۔ کیونکہ امام ابو داؤد ہو کہ عظیم محدث ہیں فرماتے ہیں۔ ترجمہ : مراسل ے اکثر اسلاف مثلا سفیان نوری' مالک اور اوزاعی جیسے لوگ استدلال کرتے تصح مگر جب امام شافعی تشریف لائے تو انہوں نے مرسل کے بارے میں اختلاف کیا اور امام احمد وغیرہ نے ان کی اتباع کی۔ ( رسالہ ابی داؤد الی اہل مکہ صفحہ ۲۲) اور صحیح بات یہ ہے کہ محدثین کی رائے بھی وہی ہے جو امام شافعی کی ہے۔ مرسل کے مبارے میں معتدل رائے ہم نے یہ تمام اقوال مرسل کا مقام واضع کرنے کے لیے ذکر کردیئے ہیں۔ اگرچہ ہم نے یہ تمام اقوال مرسل کا مقام واضع کرنے کے لیے ذکر کردیئے ہیں۔ اگرچہ ہوئے فرمایا۔ اگر ارسال کرنے والے کے بارے میں معلوم و معروف ہو کہ وہ شند مشہور سے ہی ارسال کرنے والے حافظ صلاح الدین ابو سعید غلیل بن کی کلدی علائی



بیں۔ لیکن سی کمان لازم آجا تا ہے کہ اس سے کوئی قائدہ ہی نہ ہو۔ قرآن نے فی الجعلہ غیر مسلم کے خواب کا سچا ہونا اور اس سے بعض حقائق کا پتہ چلنا بیان کیا ہے۔ سورہ یوسف میں ہے کہ قید میں حضرت یوسف علیہ السلام کے دو ساتھی تھے انہیں خواب آیا۔ انہوں نے حضرت یوسف علیہ السلام سے بیان کیا آپ نے ان کو تعبیر سے آگاہ فرمایا جو واقعتہ تجی ثابت ہو کیں۔ آپ نے ان کے خواب سننے کے بعد انہیں توحید و ایمان کی طرف دعوت دی جس سے پتہ چتا ہے کہ وہ دونوں حالت کفر بر تھے۔ دو سری بات یہ ہے کہ یماں دو باتیں ہیں ایک یہ کہ حضرت عباں (تفاق تلفی کا کو خواب آیا جس میں ابولہب نے کہا کہ تو پیہ کی آزادی کی برکت سے سوموار کو میرے عذاب میں تخفیف ہوتی ہے اور دو سری سے کہ حضرت عباس (تفاق تلفی کا کی عذاب میں خواب آیا :

پدا ہوئے اور نویبہ نے ابولہب کو دلادت کی خبردی تو اس نے اسے آزاد کردیا۔ (تتح الباري ٩ - ١٨) تویہ مرف خواب نہیں بلکہ صحابی رسول ترجمان القرآن کا ایک قول ہے جو غیر قیای و اجتصادی ہونے کی وجہ سے مرتوع کا درجہ رکھتا ہے۔ تیسری بات سیر کہ اگر معاذ اللہ سیہ غلط قشم کا خواب تھا تو حضرت عباس اسے بیان ہی نہ کرتے اور اگر انہوں نے بیان کر ہی دیا تھا تو دیگر صحابہ و تابعین اس کی تردید کرتے حالانکہ ای<mark>ں کوئی بات کتب ا</mark>حادیث میں نہیں بلکہ سبھی نے اسے نقل کرکے اس ہے مسائل کا اشنباط کیا ہے۔ یماں ایک سوال میہ بھی کیا جاتا ہے کہ حضرت عباس کھی بقائل کی بات اس کیے قابل اعتبار نہیں کہ اس وقت وہ حالت کفر میں تھے۔ اس کے جواب میں گذارش سے ہے کہ اولا وہ اسلام لاچکے نتھے کیونکہ خواب کا واقعہ برر کے تقریباً دو سال بعد کا ہے۔ اس لیے کہ ابولہب بدر کے ایک سال بعد مرا۔ پھر ایک سال بعد خواب میں حضرت عباس الطويطينية سے اس كى ملاقات ہوئى خوالانكہ جب حضرت عباس الطفيطينية برر میں شرکت کے لیے آئے تو رسول اللہ ﷺ کی ایک صحابہ سے بیہ فرما دیا تھا : ترجمه : جو عباس بن عبد المطلب كو بائ وه أن قتل نه كرك كيونكه وه مجبورا شریک ہوئے ہیں۔ (الکامل فی التاریخ ۲: ۱۳۸) اس کی تائیر اس واقعہ سے بھی ہوتی ہے کہ جب جنگ برر کے قیدیوں سے رہائی بانے کے لیے فدیہ طلب کیا گیا تو حضرت عباس نے کہا میرے پاس تو مال نہیں-رسول الله الله المنتقبة المائية في فرمايا الم بحيا اس مال ك بارك من بتاؤجو ام فضل كو دے کر آئے ہو۔ اس پر حضرت عباس نے عرض کیا: ترجمہ : مجھے قتم اس ذات کی جس نی آپ کو حق دے کر بھیجا میرے اور میری ہوی کے سوا اس بات کو کوئی نہیں جانتا تھا اور میں جانتا ہوں کہ آپ اللہ کے رسول <u>یں</u>۔ (الکال'۲: ۱۳۳) **ٹانیا اگر ان کو حالت کفر پر تشلیم بھی کرلیا جائے تو پھر بھی بیہ روایت قابل قبول** ہے۔ کیونکہ وقت بخل اسلام شرط نہیں بلکہ وقت ادا شرط ہے اور جب تابعین نے

P.



38

ترجمہ : ان کے عذاب میں نہ تخفیف کی جائے گی اور نہ ہی ان پر نظر عنایت ہوگی۔ دو سرے مقام پر اعمال کفار کے بارے میں فرمایا: ترجمہ : اور ہم متوجہ ہوئے ان کے اعمال کی طرف اور انہیں کردو غبار بناکر اڑا دیں گے۔ جب قرآن نے داخت کردیا ہے کہ کفار کے اعمال ضائع ہیں ان پر کوئی اجر نہیں اور نہ ہی ان کے عذاب میں تخفیف ہو سکتی ہے تو روایت مذکورہ کس طرح قابل قبول ہوگی کیونکہ اس میں کافر کے لیے دونوں چیزوں کا ثبوت ہے اس کے عمل پر اجر ہے اور اس کے عذاب میں تخفیف بھی ہورہی ہے۔ ا ۔ قارئیں یہاں پہلی بات یہ واضع رہنی چاہیئے کہ محفل میلاد کے تمام مخالفین ابو طالب کے بارے میں مانتے ہیں کہ انہوں نے رسالت ماب المنتظ المنائج کی خدمت کی تھی تو ان کے عذاب میں اللہ تعالی نے تخفیف فرما دی حالانکہ وہ بھی حالت کفر پر ہی

فوت ہوئے تھے مسلم شریف میں ہے کہ نبی کریم کا تشاہ کا ایس پر چھا گیا۔ ترجمہ : یا رسول اللہ کیا آپ کی خدمت کے صلہ میں ابوطالب کو سچھ تفع ہوا کیونکہ انہوں نے آپ کی خاطراین ذات پر ظلم سے۔ تو آپ نے فرمایا: ترجمہ 🚦 ہاں اگر میں نہ ہو ماتو دہ جہنم کے سب سے نچلے طبقے میں ہوتے۔ چونکہ انہوں نے میری خدمت کی ہے لہٰذا اللہ تعالی نے اس کے صلہ میں اب ان کے **عذاب میں اتن تخفیف کردی ہے کہ ان کے فقط یاؤں کو تکلیف کیپنچ**تی ہے۔ (المسلم' ١ - ١٥) توجس طرح ابوطالب کے عذاب میں تخفیف ہوجانا ان آیات قرآنی کے منافی نہیں ای طرح اگر ابولہ کے عذاب میں تخفیف ہوتی ہے تو وہ ان آیات کے کیے منافی ہے۔ دونوں تفریر فوت ہونے پر کیساں ہیں۔ ۲ ۔ جب اکابر مفترین اور محدیثین نے واضع کردیا ہے کہ اس روایت اور قرآنی آیات میں کوئی حکراؤ ہی نہیں ان کیے در میان تطبیق ہے اور عملاً وہ تطبیق بیان بھی



https://ataunnabi.blogspot.com/

40

ترجمہ 🚦 اس حدیث میں اس بات پر دلالت ہے کہ لعض او قات آخرت میں کافر کا عمل صالح بھی اسے مفید ہو سکتا ہے۔ کیکن یہ بات ظاہر قرآن کے مخالف ہے۔ اللہ تعالی کا فران ہے : وقد سنا الی ما عملوا من عمل اولا اس کا جواب بے دیا گیا ہے کہ یہ خبر مرسل ہے کیونکہ عروہ نے بیہ ذکر نہیں کیا کہ کس نے ان سے بیان کیا اگر اسے متصل شلیم بھی کرلیا جائے تو بیہ خواب کا معاملہ ہے شاید خواب دیکھنے دالا اس کے بعد مسلمان ہوا لہٰذا یہ جحت نہیں ثانیا اگر اے ہم قبول بھی کرلیں تو اس میں اخمال ہے ہے کہ ( یہ ہر کافر کا معاملہ نہیں ) بلکہ صرف رسالتماب ﷺ کم المائی خاص ہے اس پر قصہ ابوطالب دال ہے جو پہلے گذرا کہ ان پر حضور (متنا منا کے خدمت کی وجہ سے تخفیف ہوئی تو وہ جنم کے نچلے طبقہ سے منتقل ہو کر سب ہے اور آگئے۔ امام ہیتی نے فرمایا کہ کافر کے بارے جو وارد ہے کہ اس کا عمل خیر باطل ہے اس کا معنی ہیہ ہے کہ کافر دوزخ سے نجات پاکر جنت میں داخل نہ ہوگا۔ البتہ یہ ممک**ن ہ**ے کہ دہ اپنے اچھے انگال کی دجہ سے تفریک علادہ ہاتی جرائم کے عذاب میں تخفیف پالے۔ قاضی عیاض کہتے ہیں کہ اس بات پر اجماع کے کہ کافر کے اعمال اسے نفع نہ دیں گے

اور انہیں نعتیں حاصل نہیں ہو تکمیں اور نہ عذاب میں تخفیف اگرچہ ان کے عذاب میں تفادت ہے میں ( ابن تجر ) کہتا ہوں یہ بات اس اختال کو رد نہیں کر کمتی جس کا ذکر امام بیعتی نے کیا ہے کہ جو پچھ وارد ہے وہ کفر کے ساتھ متعلق ہے۔ کفر کے علاوہ تائیاہوں کے عذاب میں تخفیف سے کون مانع ہے ؟ اور امام قرطبی نے فرمایا کہ عذاب میں تخفیف ابولدب کے ساتھ اور ہر اس محض کے ساتھ مخصوص ہے جس کے بارے میں نص وارد ہے ( یعنی ہر کافر کے لیے نہیں ) وہاں ابن منیر نے حاشیہ میں لکھا کہ یماں دو معاملات میں ان میں سے ایک محال ہے اور وہ یہ ہے کہ طاعت کافر کا اعتبار اس کے کفر کے ساتھ کیا جاتے کیونکہ طاعت کے لیے یہ شرط ہے کہ اس میں قصد ضحیح ہو حالا نکہ یہ کافر میں نہیں پایا جاتا۔ دو مرا یہ ہے کہ کافر کو اس کے کمی محل پر محض بطور فضل اللی فائدہ حاصل ہو اے عقل محال نہیں سیجھتا جب یہ منابط واضع ہو گئے تو جانا چاہد کہ کہ اگر چہ ابولدب کا قریبہ کو آزاد کرنا ( اس کے کفر کی وجہ سے ) مقبول طاعت نہیں مکر اللہ تعالی نے اپنے نصل ہے اس پر شخفیف فرمائی ہو جسے

### 41

کہ اس نے ابوطالب کے معاط میں فضل فرمایا: ہم عذاب مانے یا نہ مانے دونوں میں شریعت کے تابع میں ( ہماری عقل یہاں نہیں چل سکتی ) میں ( ابن حجر ) کہتا ہوں کہ ابن منیر کی تقریر کا تتمہ ہیہ ہے کہ اللہ تعالی یہ فضل مذکور ( ابولہب یر عذاب میں تخفیف ) اس ذات اقدس کے اکرام میں کی ہے جس کی خاطر کافر سے نیکی صادر ہوئی تھی ( یعنی اس میں سرور عالم شیکہ کی کا اکرام ہے نہ کہ کافر کا ) ( الباری' ۹: ۱۹ ۲ ۔ امام بدر الدین عینی نے بھی یکی تفتگو کی ہے البتہ اس میں بیہ اضافہ ہے : ترجمہ : اس حدیث سے بیہ مسئلہ واضع ہورہا ہے کہ بعض اوقات کا فر کو بھی اس کے ان اعمال پر ثواب ملتا ہے جو اہل ایمان کے لیے قربت کا درجہ رکھتے ہیں جیے <sup>ب</sup>کہ ابوطالب کے حق میں ۔۔۔ فرق صرف یہ ہے کہ ابولہب بر ابوطالب سے تخفیف کم ہے اور وہ اس کیے کہ ابوطالب نے آپ کھیکی کا ایک کی مرد و حفاظت کی اور ابولہب نے عدادت کی تھی۔ (عمدة القاری ۲۰: ۹۵)

س - ہم یہاں محدثین کا مذکورہ روایت سے محفل میلاد پر استدلال کرنا بھی ذکر کیے ویتے ہیں تناکہ واضع ہوجائے کہ ان کے ہاں یہ روایت قرآنی آیات کے ہرگز منانی نہیں۔ اگر اییا ہوتا تو وہ اسے مسترد کردیتے۔ شیں۔ اگر اییا ہوتا تو وہ اسے مسترد کردیتے۔ شیخ القراء حافظ عمس اارین ابن الجزری اپنی تصنیف " عرف التعویف بالمولد الشریف " میں لکھتے ہیں : ترجمہ : جب وہ دعمن خدا جس کی مذمت میں قرآن کی سورت نازل ہوئی حضور علیہ السلام کی میلاد کی رات خوشی کرنے پر اس کے عذاب میں کی کردی جاتی ہے تو وہ مسلمان ہو آپ سے محبت رکھنے والا ہے میلاد کی خوشی محبت کرے تو وہ کیا مقام پائے مسلمان ہو آپ سے محبت رکھنے والا ہے میلاد کی خوشی محبت کرے تو وہ کیا مقام پائے میں جنت عطا فرمائے گا۔ (جبتہ اللہ علی العالمین ' ۲۳۸ ) میں جنت عطا فرمائے گا۔ (جبتہ اللہ علی العالمین ' ۲۳۸ ) میں ترجمہ : یہ بات صحت کے ساتھ ثابت ہے کہ میلاد کی خوشی میں ثویبہ کے آزاد میں ترجمہ : یہ بات صحت کے ساتھ ثابت ہے کہ میلاد کی خوشی میں ثویبہ کے آزاد



کرنے پر ابولہ کے عذاب میں اللہ تعالی نے کمی کردی اور اس کے بعد انہوں نے پیر اشعار کے :

وتبت يلاه في الجحيم مخلاا يخفف عنه للسرور باحمدا باحمد مسرورا و مات

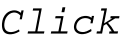
"جب ابولہب جیسا کافر و مشرک جس کے بارے میں قرآن میں ندمت نازل ہوئی اور ہیشہ ہیشہ کے لیے جہنم کا مستحق قرار دیا گیا کے لیے حضور علیہ السلام کے میلاد پر خوش کرنے کی بناپر ہر سوموار کو عذاب میں تخفیف کردی جاتی ہے تو کتنا خوش قسمت ہوگا وہ مسلمان جس کی تمام زندگی آپ کی آمد کی خوشیوں میں بسر ہوجائے"۔ ( حجتہ اللہ علی العاملین' ۲۳۸)

> حافظ ابن قیم بھی تخفیف ع**زاب کو تسلیم کرتے ہوئے لکھتے ہیں :** • حرب ہو جن جن میں میں کرتے ہوئے لکھتے ہیں :

ترجمہ : جب حضور ﷺ کی ولادت مبارکہ ہوئی تو تویبہ نے اپنے مالک ابولہب کو خوشخبری دی اور کہا کہ آج رات عبداللہ کے ہاں بیٹا ہوا ہے۔ ابولہب نے خوش کا اظہار کرتے ہوئے اسے آزاد کردیا۔ اللہ تعالی نے اس کا بیہ عمل ضائع نہیں فرمایا اور موت کے بعد اس کے اس انگونٹھے سے اسے پانی دیا جاتا۔ ( تعفتہ المودود باحكام المولود (١٩) مولانا عبدالی لکھنوی رقمطراز ہیں: "جب ابولهب ایسے کافر پر آپ ﷺ کی الادت کی خوش کی وجہ سے عذاب میں تخفیف ہو گئی تو جو کوئی امتی آپ کی ولادت کی خوشی کرے اور اپنی مقدرت کے موافق آپ کی محبت میں خرچ کرے تو کیونکر اعلیٰ مراتب حاصل نہ کرے گا "۔ ( نآوی عبرالحی ۲: ۲۸۲ ) <sup>ہ</sup> ۔ اس روایت پر چوتھا اعتراض ہیہ ہے کہ ریہ کمنا کہ ولادت کے بعد ہی ابولہب نے تویبہ کو آزاد کردیا غلط ہے بلکہ اس نے اسے ہجرت کے بعد آزاد کیا تھا جیسا کہ اہل سیرنے بیان کیا ہے۔ اس کا جواب میہ ہے کہ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ تو یبہ کی آزادی کے بارے میں اہل سیر کی تین آراء ہیں جس طرح کچھ اہل سیرنے یہ بیان کیا ہے کہ ابولہب نے انہیں ہجرت کے بعد آزاد کیا ای طرح بعض نے بیہ بھی لکھا کہ انہیں ولادت کے

مریحفرت کو اتھ بیبوں نے دورہ چلایا۔ آپ کی مال نے میں یا اتھ یا سات دن۔ چر ثویبہ اسلمدہ جاریہ ابولہب نے جسے ابولہب نے وقت بشارت دلادت آنخضرت مستریک بیٹر کے آزاد کردیا تھا ''۔ دو سری بات یہ ہے کہ جو تحقیق و احتیاط محد شین روایت میں کرتے ہیں دہ اہل سیر کے ہال شیں تو جب بخاری اور دیگر کتب احادیث کے مطابق اس کی آزادی دلادت کے دقت ثابت ہے تو اس کو ترقیع حاصل ہوگ۔ تیسری بات یہ ہے کہ محققین نے اس بات کی تصریح کردی ہے کہ ثویبہ کا دلادت کے دقت تابت ہے ہے کہ محققین نے اس بات کی تصریح کردی ہے کہ ثویبہ کا دلادت مادیب سیری بات یہ ہے کہ محققین نے اس بات کی تصریح کردی ہے کہ ثویبہ کا دلادت موجہ ہے الدہ ہوتا سے محلومیں میں معالی شاہی صادب الغرر کے حوالے سے مادب سیرت شامیہ شیخ محمہ بن یوسف صالحی شاہی صادب الغرر کے حوالے سے مادب سیرت شامیہ شیخ محمہ بن یوسف صالحی شاہی صادب الغرر کے دوالے سے مادب میرت شامیہ دیک آزادی کے بارے میں اختلاف ہے ایک رائے سے کہ دلادت نہوی کی بشارت کے دقت اسے آزادی کھی تھی ہیں رائے صحیح ہے ادر ایک رائے یہ کر





44

ہے کہ حفرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے ابولہب سے کہا تھا کہ بچھے یہ بچ دو تاکہ انے آزاد کردوں تو اس نے انکار کردیا۔ جب رسول اللہ 🛛 هند کالیت کا مدینہ طیبہ ہجرت فرمائی تو پھر ابولہب نے اسے آزاد کردیا لیکن بیہ قول ضعیف ہے۔ (سبل المهدى والرشاد '۱ – ۴۵۸ ) امام محمه بن عبرالباتي زرقاني شرح المؤاهب ميں تين اقوال ذكر كرتے ہوئے فرماتے ہیں: ترجمہ 🔹 صحیح یہ ہے کہ جب تو یبہ نے حضور علیہ السلام کی ولادت کی اطلاع دی تو ابولہب نے اسے آزاد کردیا تھا توہیہ کے کلمات ہیہ تھے اے ابولہب کیا تچھے علم نہیں کہ آمنہ کے ہاں تیرے بھائی عبداللہ کا بیٹا پیدا ہوا ہے ابولہب نے کہا جاتو آزاد ہے جیسا کہ روض میں ہے۔ ایک قول یہ ہے کہ ابولہب نے اسے ہجرت کے بعد آزاد کیا۔ امام شامی نے فرمایا ہیہ قول ضعیف ہے اور ہیہ بھی مردی ہے کہ سے ابولہب نے ولادت سے کافی عرصہ پہلے آزاد کردیا تھا۔ (الزر قانی علی المواہب' ا: ۱۳۸) صحابہ کرام ہیشہ اس عظیم نعمت کا بیان کرتے اور اللہ تعالیٰ کا شکر بجالاتے۔ حضرت معادیہ کطف تعلق کرتے ہیں کہ ایک دن رسول کریم کھیلی کہ ایک جزہ انورے باہر تشریف لائے۔ صحابہ کو بیٹھے ہوئے دیکھ کر ارشاد فرمایا: ترجمه : آج کسے بیٹھے ہو ؟ انہوں نے عرض کیا ترجمہ : ہم بیٹھ کر اس رب کریم کی حمد و ذکر کررہے ہیں جس نے فقط اپنے فضل و کرم سے دین اسلام قبول کرنے کی ہدایت عطا فرمائی اور اپنا پیارا حبیب ہمیں عطا فرمايا– آب الشيخ ليتيام ن ان ك كلمات كوين كرارشاد فرمايا: ترجمه : تماري أس عمل ير الله تعالى الي فرشتون ير فخر فرما رم ب-حفرت ابن عباس رمنی اللہ تعالی عنما سے مردی ہے کہ پھھ صحابہ بیٹھ کر مختلف انبیاء کے درجات و کمالات کا تذکرہ کررہے تھے۔ ایک نے کہا کہ حضرت ابراہیم خلیل الله يتھ و سرے نے حضرت موں عليہ السلام کا تذکرہ کیا اور کہا وہ اللہ تعالی کے کلیم

تھے' تیرے حفرت عیسی علیہ السلام کے بارے میں کہا کہ وہ کلمتہ اللہ تھے' ایک نے حضرت آدم علیہ السلام کو صفی اللہ کہا۔ استے میں حضور سردر دو عالم ﷺ اللہ کہا۔ تشریف لائے اور فرمایا جو کچھ تم نے کہا میں نے تن لیا اور یہ تمام حق ہے۔ اور میرے بارے میں سن لو-( مفكوة المصالح ' باب ترجمه : ميں اللہ كا حبيب ہوں اور اس ير فخر نہيں۔ فصائل سيد الرسلين ) غور کیا آپ نے بیہ محافل میلاد شیں تو اور کیا ہیں ؟ اگر ایس محافل جائز نہ ہوتیں تو آپ الظین منع فرما دیتے۔ بلکہ آپ الظین کے تو ان کانل کی فضیلت بیان فرمائی کہ ان پر اللہ تعالی فخر فرما رہا ہے۔ اور خود بھی اس میں شرکت فرما كران كامقام داضع فرمايا-توجب قرآن وسنت میں آپ الظنيمة الشلج کی آمر بر خوشی کے اظہار کا حکم ہے تو اب شریعت کے دائرے کے اندر رہتے ہوئے ماحول اور علاقے کے خوش کے **طریقوں' کے مطابق خوشی کا اظہار جائز ہو گا مثلا جلوس نکالنا' جراغاں کرنا دغیرہ اور ان** 

مرچوں سے سطابی تو می تا ممار جا تر ہوتی شط ہوں قاما پر اعال تریا و یہ موقع پر افعال پر احادیث میں استدلال موجود ہے کیا آپ ہیں تائیز کی دلادت کے موقع پر آسان کے ستارے آپ ہیں کو الدہ رضی اللہ تعالیٰ عنها بیان کرتی ہیں : محضرت ابوالعاص کی والدہ رضی اللہ تعالیٰ عنها بیان کرتی ہیں : مرجمہ : آپ کی ولادت کے موقع پر میں موجود تھی آپ کا گھر نور سے معمور موگیا۔ ستارے گھر کے اتنے قریب آگئے کہ بچھ گمان ہونے لگا کہ بچھ پر گرجا ئیں سے۔ کیا ولادت کے موقعہ پر فرشتوں نے مشرق و مغرب اور کعبہ کی چھت پر جھنڈے میں گاڑے تھے ؟ کیا جلوس کی صورت میں حضرت آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنها کی خدمت میں فرشتے ' انہیاء اور حوران بہشت مبار کباد دینے نہیں آئے تھے ؟ چڑوں کو پڑھنا وشوار ہو تو کم از کم کتب سیرت میں وہ منظر ہی پڑھ لیں جو مدینہ طیبہ میں آپ ہیں توار ہو تو کم از کم کتب سیرت میں وہ منظر ہی پڑھ لیں جو مدینہ طیبہ



https://ataunnabi.blogspot.com/

46

تھا۔ کیا وہ خوشی کا اظہار نہیں تھا ؟ کیا وہ جلوس نہیں تھا ؟ کیا اس میں مشعلیں روشن نہیں ہو سی ؟ کیا اس میں جھنڈے نہیں تھے ؟ کیا اس میں اجتماعی طور پر خوشی کے ترانے نہیں پڑھے گئے ؟ کیا اس میں آپ ﷺ کی نبوت و رسالت کے نعرے نہیں لگھ ؟ کیا " یامحد "" یا رسول اللہ " کی آوازوں سے شہر مدینہ کے درو دیوار گونج نہیں اٹھے تھے ؟ ۔۔اگر ان تمام چزوں کا ثبوت موجود ہے اور یقینا ہے تو پھر آج سے چزیں بدعت اور خلاف شرع کیوں ہو گئیں جبکہ بانی شریعت کے سامنے اوا کی گئیں۔ اس کے بعد بھی قرون اولی سے ثبوت کی ضرورت ہے تو اس پر سوائے افسوس کے اور کیا کہا جاسکہ ہے۔

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

### - 47

ولادت اور بعثت دونوں ہی النّد کی تعتیس ہیں ایک اعتراض یہ بھی کیا جاتا ہے کہ کتاب و سنت میں بعثت کا ذکر ہے دلادت کا نہیں لذذا بعثت پر جشن منانا چاہیئے نہ کہ دلادت پر - ہماری رائے یہ ہے کہ دونوں ہی اللہ تعالیٰ کی نعمت میں للذا ان دونوں پر خوشی کا اظہار کرتا چاہیئے بلکہ دلادت ' بعثت کا ذریعہ ہے اگر دلادت نہ ہوتی تو بعثت کمال ؟ رہا یہ معاملہ کہ دلادت کا ذکر ہے یا نہیں ؟ ہم چند آیات د احادیث کا تذکرہ کرتے ہوئے فیصلہ قار کین پر چھوڑتے ہیں-فر آن اور آپ کا چاکیزہ پشتوں میں منتقل ہوتا مورہ شعراء میں اللہ رب العزت اپنے حبیب (شکر کا تی ہے میں مخاطب ہے : ترجمہ : آپ بھروسہ ای ذات پر کریں جو غالب و رخیم ہے دہ اللہ آپ کو دیکھا ہے۔ دب آپ قیام کرتے ہیں ادر آپ کا ساجدین میں گردش کرنا بھی ملاخطہ کرتا ترجمان القرآن سیدنا عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنها اس آیت کی تعمیر کر ترین القرآن سیدنا عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنها اس آیت کی تعمیر

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                     |
|---------------------------------------------------------------------------|
| ترجمہ : یہاں کردش سے مراد پاکیزہ پنتوں سے پاکیزہ پنتوں کی طرف متقل ہوتا   |
| ہے۔ (مبالک العفاء ' ۲۰)                                                   |
| تغییر جمل میں ہے کہ آپ حضرت آدم اور حضرت حوا علیہ ما السلام سے لے کر      |
| حضرت عبدالله ادر حفرت آمنه عليهما التلام تك جن جن يثتول ادر ارحام مي      |
| رہے' انہیں اللہ تعالیٰ ملاخطہ فرما رہا ہے۔                                |
| ترجمہ : اے حبیب محضرت آدم و حوا ہے کے کر حضرت عبداللہ اور آمنہ تک         |
| جن جن مومن مردوں اور خواتین کے اصلاب اور ارحام میں آپ منتقل ہوتے رہے      |
| ان کو آپ کا رب ملاخطہ کررہا ہے کی آپ کے تمام آباء و اجداد خواہ مرد ہوں یا |
| عورتی اہل ایمان میں ہے ہیں۔ (العبل' ۳ : ۳۹۷)                              |
| صادی علی الجلالین کے الفاظ ملاخطہ شیجئے :                                 |
| ترجمہ : آیت مذکورہ کا معنی ہی ہے کہ حضرت آدم سے لے کر حضرت عبداللہ تک     |
| آپ نے جن جن مؤمنین کے ارحام و پٹتوں میں گردش کی اللہ تعالٰی نے اسے ملاخطہ |
| •                                                                         |



#### https://ataunnabi.blogspot.com/

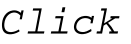
فرمايا\_ ملاخطہ شیجئے قرآن نے تو ----- آپ کی اس گردش و انقال کا تذکرہ کیا جو ولادت سے بھی پہلے مختلف ارحام اور پشتوں میں ہوتا رہا۔ اب ولادت كا تذكره سنيتر: قرآن اور مولود کی قتم قرآن نے دلادت کا تذکرہ کرتے ہوئے آپ کے مولود ہونے کی قسم کھائی: ترجمہ : قتم ہے والد کی اور قتم ہے مولود کی۔ (البلد \* ۹۰ ۔ ۳) اس آیت مبارکہ میں اللہ تعالیٰ نے دو محترم افراد کی قتم کھائی ہے ۔۔۔والد اور مولود کی ----والد گرامی نے مراد ہر وہ والد ہے جس کے مبارک صلب میں نور محمدی النائي الميليج مسلا بعد تسل منقل موتا موا آپ کے والد گرامی حضرت عبداللہ کی پشت مبارک میں متنقر ہوا اور پھر حضرت آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے بطن پاک سے بصورت انسانی ظہور پذیر ہوا۔ اس کے بعد اس مولود کی قتم کھائی جس کی ولادت کی خاطر ساری کائنات کو معرض دجود میں لایا <sup>ع</sup>کیا۔ <sup>(م</sup>

ا - قاضی تناء اللہ پانی پی آیت نہ کورہ کے تحت لکھے ہیں :
ا - قاضی تناء اللہ پانی پی آیت نہ کورہ کے تحت لکھے ہیں :
السلام ہیں یا ہر والد مراد ہے اور '' وما ولد '' ے مراد بی اکرم ہندین اللہ ہے کہ کات کلھے ہیں :
کرای ہے - (المطہوں' 1 : ۲۲۲)
۲ - علامہ جار اللہ محضوی سوال و جواب کی صورت میں لکھتے ہیں :
۲ - علامہ جار اللہ محضوی سوال و جواب کی صورت میں لکھتے ہیں :
۲ - علامہ جار اللہ محضوی سوال و جواب کی صورت میں لکھتے ہیں :
۲ - علامہ جار اللہ محضوی سوال و جواب کی صورت میں لکھتے ہیں :
۲ - علامہ جار اللہ محضوی سوال و جواب کی صورت میں لکھتے ہیں :
۲ - علامہ جار اللہ محضوی سوال و جواب کی صورت میں لکھتے ہیں :
۲ - علامہ جار اللہ محضوی سوال و جواب کی صورت میں لکھتے ہیں :
۲ - علامہ جار اللہ محضوی سوال و جواب کی صورت میں لکھتے ہیں :
۲ - علامہ جار اللہ محضوی سوال و دوراب کی صورت میں لکھتے ہیں :
۲ - علامہ جار اللہ محضوی سوال و دوراب کی صورت میں لکھتے ہیں :
۲ - علامہ جار اللہ محضوی سوال و دوراب کی صورت میں لکھتے ہیں :
۲ - علامہ جار اللہ محضوی سوال و دوراب کی صورت میں لکھتے ہیں :
۲ - علامہ جار اللہ محضوی سوال و دوراب کی خوں مراد ہیں - پہلے اللہ تعالی نے نہ ترجمہ : اگر آپ پوچھیں کہ والد اور آپ کے دوالد دین مراد ہیں - پہلے اللہ تعالی نے ترجم ہے اس ہے دوران کی دوران دوران کی دو

49

تذکرہ ہے وہاں ایک احسان سیر بھی گنوایا ہے : ترجمہ : کیا اللہ نے آپ کو میتم نہیں پایا تو اس کے کھکانہ عطا فرمایا۔ (الضعی ۲ آپ میٹم بعثت کے بعد نہیں ہوئے بلکہ ولادت سے پہلے ہوئے تھے۔ کیا قرآن نے آپ کی بیٹی کا تذکرہ اور اس حال میں نواز شات المہید کا ذکر کرکے آپ کے بچپن کے احوال کو واضع نہیں کیا۔ اب بعثت سے پہلے کی مبارک زندگی کے بارے میں قرآنی آیت پڑھیے۔ بعثت سے پہلے کی زندگی۔۔۔۔۔توحید پر سب سے بڑی دیل قرآن نے بیہ اعلان کیا ہے کہ سب ہے پہلے مخاطبین کے سامنے سرور عالم الثنائي المالية المات توحيد و رسالت اور اسلام کی خوانيت پر جو دليل قائم کی دہ آپ کی بعثت سے پہلے کی مبارک زندگی تھی۔ اللہ رب العزت فرما آ ہے کہ میرے حبیب نے يوں كما: ترجمہ : میں نے تمہارے اندر عمر کا بیٹتر حصہ بسر کیا ہے کیا تم شعور نہیں رکھتے۔





(يونس ١٢) جب میں نے اس معاشرے کی جاہلیت میں رہتے ہوئے تمجھی بھی تکی معاملہ میں جھوٹ نہیں بولا تو اب میں اللہ کی توحید کے بارے میں کیسے غلط ہیانی کر سکتا ہوں۔ قرآن تو آپ کے بچپن اور لڑکہن کے تمام احوال کو اسلام کی حقانیت پر بطور جوت پیش کررہا ہے لیکن امتی *ہیہ کہہ رہا ہے کہ قر*آن میں صرف بعثت کا ذکر ہے۔ اس سے پہلے کا نہیں۔ اس پر سوائے افسوس کے اور کیا کیا جاسکتا ہے۔ اللہ نے آپ کی تمام عمر کی قشم کھائی آئیے اب قرآن کا وہ مقام پڑھیے جس میں اللہ تعالیٰ نے بلا تفریق قبل از بعثت و بعد از بعثت آپ کی ساری عمر مبارک کا ذکر کیا ہے۔ ارشاد ہوتا ہے۔ ترجمہ : آپ کی تمام عمر کی قتم یقیناً وہ اپنے نشے میں مدہوش تھے۔ (الجز'اے

حضرت ابن عباس الطلخ طلنا اس آیت کی تغییر میں فرمائے ہیں : ترجمہ : اللہ تعالیٰ نے حضور سے بڑھ کر معزز و تحرم کوئی ذات پیدا نہیں کی اور حضور کی عمر کے علاوہ اللہ تعالیٰ نے تکی کی زندگی کی قسم نہیں کھائی۔ ( دلا کل النہوۃ لا بی قیم ا : ۳۲ ) اب بتائے ولادت سے لے کر وصال تک کوئی اییا کھ ہے جو ان الفاظ قرآنی سے خارج ہے۔ جب قرآن نے آپ کے ایک ایک کھ کا تذکرہ کیا ہے تو اب یہ کہنا کہ آپ کی بعثت کو تو قرآن نے آپ کے ایک ایک کھ کا تذکرہ کیا ہے تو اب یہ کہنا کہ تہمت ہے جو کی مسلمان کو زیب نہیں دیتا۔ آپ کی ولادت ۲۲ رتیج الاول ہی کو ہے اپ کی ولادت ۲۲ رتیج الاول ہی کو ہے تریع الاول کو تاب تی کی ولادت کو ثابت ہی نہیں اس اپ کی ولادت ۲۲ رتیج الاول ہی کو ہے تریع الاول کو تاب تھیں کی ہے مراحد رہے کہ تو کہ ایک کی دی مرامر قرآن پر تریع الاول کو ہی ہے۔ تریع الاول کو ہی ہے۔

https://ataunnabi.blogspot.com/

51

ا \_ حضرت جابر اور حضرت ابن عباس کا قول حافظ ابو بمربن الی شہبہ ۲۳۵ ہ صحیح اساد کے ساتھ سید عالم (شنائی اللہ کا ولادت کے بارے میں روایت کرتے ہیں: ترجمہ 🚦 حفرت جابر اور حفرت عبد گند بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنما نے فرمایا کہ رسول الله الثلث الثيثية التيليج كي ولادت عام الفيل ميس بروز سوموار باره ربيع الاول كو ہوئی۔ (مصنف ابن الی شیبہ) ۲ - امام محمد بن اسحاق تابعی کا قول امام محمد بن اسحاق ۵۰ تابعی اور تاریخ اسلام میں پہلے سیرت نگار ہیں۔ وہ آپ کی ولادت مبارکہ کے بارے میں لکھتے ہیں : ترجمه : رسالت ماب الطيئة بيركي رات باره ربيع الادل عام الفيل كو اس دنيا میں جلوہ ا**فروز ہو**ئے۔ ۳ - حافظ ابن کثیر المتوفی ۲۷۷ ہے جھڑت جابر اور حفرت ابن عباس سے نقل

کرتے ہیں کہ رسالت ماب تعقیق کی ولادت مبارکہ عام الفیل میں بارہ رئین الاول کو ہوئی۔ ترجمہ : جمبور علاء کے نزدیک یمی مشہور ہے۔ (السیوۃ النبویہ ' : ۱۹۹) ۲ ۔ ابن سید الناس رقم طراز میں : ترجمہ : ہمارے آقا اور نمی حضرت محمد رسول اللہ تعقیق کی تعقیق بارہ رئین الاول پر کی رات کو اس دنیا میں تشریف لائے۔ (عیون الاثر ' ا : ۲۷) ۵ ۔ شخ عبدالحق محدث دہلوی اس بات کی تحقیق کرتے ہوئے لکھتے ہیں : سساں بارے میں اختلاف ہے بعض کے نزدیک رئین الاول کی بارہ تاریخ بعض کے نزدیک دو اور بعض کے نزدیک آٹھ تھی۔ ترجمہ : بارہ تاریخ والا قول مشہور اور اکثر کا قول ہے اہل مکہ کا عمل بھی ای پر شاہہ ہے کیونکہ وہ ای بارہ کی رات کو جائے ولادت نمی تعقیق تیں کے این دیا ہوں پر ترجمہ : بارہ تاریخ والا قول مشہور اور اکثر کا قول ہے اہل مکہ کا عمل بھی ای پر شاہہ ہے کیونکہ وہ ای بارہ کی رات کو جائے ولادت نمی تعقیق تیں جس کی دیارت کے ترجمہ : معرب شرق الا میلاد کا انعقاد کرتے ہیں۔ ( ماریخ النبوۃ ' : ۲۲)



#### https://ataunnabi.blogspot.com/

کی رائے یک ہے: ترجمہ 🚦 تمام بڑے بڑے محدثین و مؤرخین کی نمی رائے ہے کہ حضور علیہ السلام اس دنیا مین عام الفیل میں بارہ رہیج الاول کو جلوہ افروز ہوئے۔ ( خاتم النبيين ا: ١٥) مفتی محمد شفیع دیو بندی کی رائے اس پر اتفاق ہے کہ ولادت باسعادت ماہ رہیج الاول میں دو شنبہ کے دن ہوئی۔ کیکن تاریخ کے تعین میں چار اقوال ہیں۔ مشہور قول بارہویں تاریخ کا ہے یہاں تک کہ ابن' البزار نے اس پر اجماع نقل کیا اور ای کو کامل ابن اشر میں اختیار کیا گیا آگے چل کر اس رائے کے مخالفین کا رد کرتے ہوئے کہا '' محمود پاشا مصری نے نویں تاریخ کو جو بذریعہ حسابات اختیار کیا ہے۔ یہ جمہور کے خلاف کے سند قول ہے۔ اور حسابات پر بوجہ اختلاف مطالع ایہا اعتاد نہیں ہو سکتا کہ جمہور کی مخالفت اس بناركى جائ (سرة خاتم الانبياء (شين التي ) جب صحابہ سے کے کر آج تک تمام اہل علم کی رائے میں ہے کہ آپ کی ولادت مبارکه باره رئیج الاول کو ہوئی تو اب بیہ کہنا کہ آپ کی ولادت بارہ رئیج الاول کو ثابت ہی شیں کتنی دیرہ دلیری ہے۔ ولادت و وصال دونوں باعث خير ہيں اب اس سوال پر غور کرتے ہیں۔ "حقیقت میلاد " کے صفحہ ۸ یر تحریر ہے: " لیکن باره رئیج الادل تاریخ ولادت شخفین بات نہیں۔ البتہ اس روز دفات ہوئی سب کے نزدیک مسلم ہے۔ "جو تاریخ قطعی طور پر تاریخ وفات ہے اس پر جشن منانا تعجب -" -\_\_\_ کے جواب میں اتن ہی بات کہنا کانی ہے کہ اگر تاریخ ولادت کے تعین میں اختلاف ہے تو تاریخ دفات کے تعین میں بھی اختلاف ہے۔ ہم ان کے کیے مولانا شبلی کا حوالہ نقل کردیتے ہیں جس کے حوالے سے انہوں نے تاریخ ولادت پر استدلال کیا ہے۔ مولانا شبلی نے اس مسئلہ پر تین صفحات لکھے اور

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

آخريس لکھا: " اس کے دفات نبی ( المنتخب المنتخب ) کی صحیح تاریخ جارے نزدیک کم ربیع الاول ہے ( حاشیہ سیرت النبی ' ۲ جلد اے ) ہمیں تو " حقیقت میلاد " کے مصنف کے مطالعہ پر تعجب ہے کہ مختلف نیہ مسئلہ کو متغق علیہ اور تطعی کیے قرار دے دیا' اور اگر بیہ آپ کا یوم دفات ہے' جیسا کہ جہور کی رائے ہے تو تب بھی محفل میلاد پر اعتراض کی کوئی کنجائش نہیں کیونکہ کتاب و سنت نے داخت کردیا ہے کہ حضور ﷺ کی دلادت اور وصال دونوں امت کے حق میں باعث خیر ہیں۔ حضرت عبداللہ ابن مسعود الطف طفناً سے آپ الشريخ التيلج كا ارشاد مردى ب-ترجمہ 🔹 میری خلاہری حیات اور میرا وصال دونوں ہی تمہارے لیے بہتر ہی۔ (الشفا' ۱ - ۱۹) دو سرے مقام پر وصال کے باعث خیر ہونے پر دلیل دیتے ہوئے فرمایا : ترجمه : جب الله تعالى كمى امت ير ابنا خاص كرم كرنے كا ارادہ فرما ليتا ب تو اس امت کے نبی کو دصال عطا کرکے اس امت کے لیے شفاعت کا سامان کردیتا ہے اور جب شمی امت کی ہلا کت کا ارادہ فرماتا ہے تو ای نبی کی خلاہری حیات میں ہی اس امت کو عذاب میں مرفتار کرکے ہلاک کردیتا ہے اور اس ہلا کت کے ذریعے اپن اس بى كى أنكحول كو شحندك عطا فرماتا - (المسلم ٢ - ٢٣٩) حديث مي مذكوره لفظ " فرط " كي تشريع ملا على قارى يول كرت بي : ترجمہ : فرط شمی مقام پر آنے والے کی ضروریات ان کی آمد سے پہلے مہیا کرنے والے مخص کو کہا جاتا ہے پھر اپنے بعد آنے والے کی سفارش کرنے والے کے لیے مستعمل ہونے لگا۔ (الشفاء'ا: ۳۷) اس امت یر اللہ تعالیٰ کا بیہ کتنا بڑا فضل و احسان کہ آخرت میں پیش آنے والے معاملات سے پہلے اس کے لیے حضور علیہ السلام کو شفیع بنادیا گیا ہے۔ اس لیے آپ المُنْتَحَيَّةُ المَنْتُجَمَّةُ من فرمايا ميرا دحمال بحى تمهار ، لي رحمت ، ولادت نغمت عظمى مص



، مذکورہ فرمان نبوی کھیلی کہتا ہے جب بیہ بات واضع کردی کہ آپ کھیلی کہ آپ کی دلادت اور وصال دونوں امت کے حق میں بہتر اور نعمت ہیں اب یہ دیکھنا ہے کہ ان دونوں میں عظیم نعمت کونٹی ہے ؟ تو داضع و ظاہر ہے کہ آپ کی ولادت مبارکہ اور تشریف آوری ہی عظیم ہے۔ کیونکہ دو سری نعمت تو اس کے صدقہ میں حاصل ہوئی۔

امام جلال الدین سیوطی نے بہت ہی خوب بات کمی کہ اسلام نے اپنے مانے والوں کو ولادت کے موقعہ پر خوشی کا اظہار کرنے کے لیے عقیقہ وغیرہ کا حکم دیا ہے گر وفات کے موقعہ پر کمی چیز کا حکم نہیں دیا بلکہ نوحہ اور جزع و فزع سے منع کیا۔ زرجمہ : شریعت کا نہ کورہ اصول راہنمائی کررہا ہے کہ رئیع الادل میں آپ کی ولادت پر خوشی ہی کا اظہار کیا جائے نہ کہ وصال پر غم۔ ( الحاوی للفتادی' ان اسلام کی ایک کی موقعہ پر میں میں میں ایک کہ موالی کرہا ہے کہ رئیم الدوں میں آپ کی میں آپ کی ایک کی کہ اسلام کے موقعہ پر کمی خوشی کا اظہار کرنے کے لیے عقبہ وغیرہ کا حکم دیا ہے گر وفات کے موقعہ پر کمی چیز کا حکم نہیں دیا بلکہ نوحہ اور جزع و فزع سے منع کیا۔ ایک موقعہ پر کمی چیز کا حکم نہیں دیا بلکہ نوحہ اور جزع و فزع سے منع کیا۔ ایک مربعہ : شریعت کا نہ کورہ اصول راہنمائی کررہا ہے کہ رئیع الادل میں آپ کی ولادت پر خوشی ہی کا اظہار کیا جائے نہ کہ وصال پر غم۔ ( الحادی یہ ایک موجہ اور کی موجہ ایک کہ موجہ ہے کہ رئیع الادل میں آپ کی ولادت پر خوشی ہی کا اظہار کیا جائے نہ کہ وصال پر غم۔

مفتی عنایت احمد کا کوردی حرمین شریفین کے لوگوں کے حوالے سے لکھتے ہیں : " علماء نے لکھا ہے کہ اس محفل میں ذکر دفات نہ چاہیئے اس لیے کہ یہ محفل داسط خوشی میلاد شریف کے منعقد ہوتی ہے ذکر غم جانکاہ اس محفل میں نازیبا ہے۔ حرمین شریفین میں ہرگز عادت ذکر قصہ دفات کی نہیں ہے "۔ ( تواریخ حبیب الہ : ۱۵ ) دو تو الحمد للد تاقیامت اور بعد از قیامت جاری و ماری ہے آج بھی آپ دیشتہ تلایت نہیں کی نبوت کا دور ہے۔ یہ تمام امت آج بھی آپ دیشتہ تلایت کی کہ ہوجائے بلکہ آپ کا تاکم ہے۔ لیوں تا ور بعد از قیامت جاری و ماری ہے آج بھی آپ دشتہ تلایت نہیں کی نبوت کا دور ہے۔ یہ تمام امت آج بھی آپ دیشتہ تلایت کی کہ تو با کے بلکہ آپ کا تاکم ہے۔ لیوں تا دور ہے۔ یہ تمام امت آج بھی آپ دیشتہ تلایت کے ہوجائے بلکہ آپ کا میں میں نہ تو اور کو تاہی ہماری ہے آپ تو آج بھی ای طرح سنے اور دیکھتے میں جس طرح ظاہری حیات میں سنے دیکھتے تھے۔ استاذ المحد میں ملا علی تاری نے آپ دیشتہ تلایت کی کہ اس کا یہ میں کیا ہو جب کہا۔

https://ataunnabi.blogspot.com/

ترجمہ : یہاں نہ موت ہے اور نہ وفات بلکہ یہاں ایک حال سے دوسرے حال کی طرف منتقل ہوتا ہے۔ (شرح الثفا' ا- ۳۷) آپ نے غور فرمایا' ہارے اتمہ تصریع کررہے ہیں کہ یہاں دفات نہیں بلکہ وصال و انتقال ہے تو جب وفات ہی نہیں تو سوگ کیا ؟ کیابانی محفل حاکم وقت اور عالم دین ' ظالم و کذاب تھے ؟ اب آیئے ۔۔۔۔اس سوال کی طرف کہ وہ حاکم وقت اور عالم دین ظالم اور کزاب سے ۔۔۔۔اس سلسلے میں اولین گذارش توہیہ ہے کہ جب محفل میلاد قرآن و حدیث سے ثابت ہے تو اس کے بعد تمی اور طرف دیکھنے کی ضرورت بھی نہیں ----دو سری بات ہیہ ہے کہ ان دونوں حضرات کے بارے میں جو کچھ معتر **ضین** نے تحریر کیا ہے کیا یہ تمام علاء کی متفقہ رائے ہے اگر نہیں تو پھر دیانت داری کا تقاضا یہ تھا کہ ان کے بارے میں دو سری رائے بھی لکھی جاتی تاکہ قار نمین کے لیے رائے قائم کرنا آسان ہوجاتا۔ اگر " فناوے رشیدیہ " اور " تاریخ میلاد " کے ساتھ ساتھ امام طلال

الدین سیوطی کی کتاب '' حسن المقصد فی عمل المولد ''کا بی مطالعہ کر لیتے تو بات واضع ہوجاتی۔ ہم ان کے بارے میں تین مسلمہ بزرگوں کی رائے تحریر کردیتے ہیں۔ اس کے بعد آپ جو چاہے کہیں۔ قط اور اس کے تمام کام بہت اچھے تھے۔ تقا اور اس کے تمام کام بہت اچھے تھے۔ نترجمہ : بادشاہ مظفر ابو سعید رئیچ الاول میں اسک عظیم الثان محفل میلاد منعقد کرتے اور وہ نہایت بہادر جرات مند' دانا اور عادل حاکم تھے۔ ( الحادی للفتلوی' ۲ ۔ امام جلال الدین سیوطی رحمتہ اللہ تعالیٰ علیمہا '' حسن المقصد '' میں لکھتے بیں : مرجمہ : اریل کا حاکم مظفر ابو سعید ان حکم انوں میں سے ایک ہے جو نہایت ہی حسن المقصد '' میں کہتے ہیں اور ان کے لیے نہایت ہی ایجھے آثار ہیں۔ صاحب شرافت اور بردی تخی شخصیت ہیں اور ان کے لیے نہایت ہی ایچھے آثار ہیں۔ س ۔ '' مراف الزمان '' میں سبط ابن الجوزی رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ رقم طراز ہیں کہ



محفل میلاد بر کثرت کے ساتھ خرچ کرنے کے علاوہ مہمان نوازی پر ایک لاکھ دینار خرج کرتا اور اس میں ہر شعبہ زندگی کے لوگ ہوتے۔ ترجمہ : ای طرح ہر سال دو لاکھ دینار دے کر فرنگیوں سے اپنے مسلمان قیدی رہا کرا تاجن کی کل تعداد ساٹھ ہزار ہے حرمین کی نگہداشت اور تجاج کے لیے پانی مہا کرنے کے لیے تین ہزار دینار سالانہ- بیہ ان صد قات کے علاوہ ہے جو وہ مخفی طور پر خرج کیا کرتا اس کی اہلیہ رہمیہ خاتون بنت ایوب ( جو سلطان ناصر صلاح الدین کی ہمشیرہ تھی ) بیان کرتی ہے کہ میرے خاوند کی قمیص موٹے کھدر کی ہوتی تھی جس کی قیت پانچ درہم سے زیادہ نہ تھی ایک بار میں نے اس سلسلہ میں ان سے بات کی تو انہوں نے کہا کہ میرے لیے یانج درہم کا کپڑا کپن کر باقی صدقہ و خیرات کردینا اس سے کہیں بہترہے کہ میں قیمتی کپڑے اور لباس پہنا کروں اور کسی فقیر اور مسکین کو خیر ياد كهه دول- (الحاوى للفتاوى ا: ١٩٠) اس شخص نے فوت ہوتے وقت دخیت دخت کی کہ بچھے حرمین شریفین میں دفن کیا جائے۔

اس کے بعد بھی اگر کوئی شخص ایسے حاکم کو عیاش اور ظالم کہتا ہے تو اے اپنی تجریاد رکھنی چاہئے اور اس دن کا انظار کرتا چاہئے جب تمام حقائق سامنے آجائیں گے۔ رہا معاملہ شیخ الحافظ ابو المخطلب بن وحیہ رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ کا تو وہ بھی مسلم فاضل ہیں۔ ان کے بارے میں ابن خلکان لکھتے ہیں زرجمہ : وہ نمایت ہی جید عالم اور مشاہیر نضلاء میں سے تھے۔ الحادی للفتلوی' 1 : ۱۹۰ ) اگر انہوں نے حضور علیہ السلام کے قضاء میلاد پر کتاب لکھی اور حاکم وقت نے ایک ہزار دینار بطور انعام پش کیا تو اس میں کیا حرج ہے ؟ الک ہزار دینار بطور انعام پش کیا تو اس میں کیا حرج ہے ؟ الحمار کی صورت میں ابولہب جیسے کافر کو بھی جزا و انعام سے نواز تا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا اب میں رعایت دینا ایک ہزار دینار کے برابر ہے یا زائد ظاہر ہے اللہ تعالیٰ کا اب میں رعایت دینا ایک ہزار دینار کے برابر ہے یا زائد ظاہر ہے اللہ تعالیٰ کا اب میں رعایت دینا ایک ہزار دینار کے برابر ہے یا زائد ظاہر ہے

https://ataunnabi.blogspot.com/

**57** 



https://ataunnabi.blogspot.com/

۸ - مولد الغرب " شيخ محمد الغرب ۱۹ - مولد المصطفى الاستاذ خير الدين واكل ۲۰ - سبل المهدى والرشاد 'المحمر بن يوسف صالى شامى ٢١ - فيصله بمفت مسئله ، حاجي امداد الله مهاجر ملي ٢٢ - سعيد البيان في مولد سيد الانس والجان شاه احمد سعيد دبلوي ٢٢ ۲۳ - اثبات المولد والقيام شاه احمد سعيد دہلوي ۲۷۷ ۲۴ - خیرالبیان من المعسنات سعیدالبیان فی مولد سیدالانس والجان شاہ محی الدین عبدالله ابوالخير ۲۵ - خبر المورد في احتفال المولد شاه ابو الحس زيد فاروق ٢٦ - اشباع الكلام في اثبات المولد والقيام مولانا سلامت الله بدايوني ٢٢ - الدر المنطم في بيان تحكم مولد النبي الاعظم مولانا عبد الحق اله آبادي ۲۸ - انوار ساطعه دربیان مولود و فاتحه مولانا عبرالسمع رام بوری ٢٩ - الشعامته الغبوبيه من خير مولد البربيه علامه محمد صديق حسن خال بحويال-ائمہ امت کے اقوال ان میں سے بعض بزرگوں کے اقوال بھی ملاخطہ سیجئے۔ ا - محدث ابن جوزی رحمته الله تعالی علیه فرماتے ہیں ترجمه : ابل مكه ومدينه ابل مفر يمن شام اور تمام عالم اسلام شرق تاغرب بيشه ے حضور اکرم هنتی کالیت کی ولادت سعیدہ کے موقعہ پر محافل میلاد کا انعقاد کرتے ی اسب میں ان میں سے سب سے زیادہ اہتمام آپ المنتقب کا التحقیق کی ولادت کے تذکرے کا کیا جاتا ہے اور مسلمان ان محافل کے ذریعے اجر عظیم اور بری روحانی کامیابی پاتے ہیں۔ (المیلاد النبوی' ۵۸) ۲ ۔ امام نووی کے شیخ امام ابو شامہ ترجمه ، المارے زمانے میں شر اربل میں حضور کھیکھی کھی کا دلادت باسعادت <sup>کے</sup> دن جو صدقات اظہار زینت اور خوشی ک**یجاتی** ہے۔ یہ برعت حسنہ کے زمرے

#### **59**

میں شامل ہے کیونکہ اس کے ذریعے فقراء کی خدمت کے علاوہ حضور (میں کی کی کی محمد کی علوہ حضور (میں کی کی کی محمد محمد کی محمد کی محمد محمد کی محمد کی محمد کی محمد محمد کی محمد ک جو محمد محمد کی محمد کی محمد محمد کی م الحواد خدم محمد محمد کی محمد کی

- ۳ امام الحافظ سخاوی فرماتے ہیں ترجمہ : تمام اطراف و اکناف میں اہل اسلام حضور سند تقاریم کی ولادت ہلسعلات کے مہینہ میں خوشی کی بڑی بڑی محفلوں کا انعقاد کرتے ہیں اس کی رائوں میں جی بھر کر صدقہ اور نیک اعمال میں اضافہ کرتے ہیں۔ خصوصا آپ کی ولادت کے موقعہ پر ظاہر ہونے والے واقعات کا تذکرہ ان محافل کا موضوع ہوتا ہے۔ (سل الھدی'ا : ۳۳۹)
- ۲ امام جلال الدین سیوطی فرماتے ہیں ترجمہ : میرے نزدیک میلاد کے لیے اجتماع تلادت قرآن' حضور ''شنائی کی

حیات طیب کے مختلف واقعات اور ولادت کے موقعہ پر ظاہر ہونے والی علامات کا تذکر ان بدعات دسنہ میں سے ہے جن پر ثواب مترتب ہوتا ہے کیونکہ اس میں آپ فلیک کا ظہار ہے۔ فلیک کا تعلیم و محبت اور آپ کی آمد پر خوشی کا اظہار ہے۔ (حسن المقصد فی عمل المولد فی الحاوی للفتلوی' 1: ۱۸۹) (حسن المقصد فی عمل المولد فی الحاوی للفتلوی' 1: ۱۸۹) (حسن المقصد فی عمل المولد فی الحاوی للفتلوی' 1: ۱۸۹) مرجمہ : رتیج الاول چونکہ حضور فلیک تعلیم کی ولادت باسعادت کا مہینہ ہے لاذا اس میں تمام اہل اسلام ہیشہ سے میلاد کی خوشی میں محافل کا انعقاد کرتے چلے آرہ ہیں۔ اس کی راتوں میں صد قات اور ایٹھ اعلال میں کرت کرتے ہیں۔ خصوصا ان کافل میں آپ کی میلاد کا تذکرہ کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کی رحمیں حاصل کرتے ہیں۔ محفل میلاد کی یہ برکت مجرب ہے کہ اس کی وجہ سے یہ سال امن کے ساتھ گزر تا ہے۔ اللہ تعالیٰ اس آدمی پر اپنا فضل و احسان کرے جس نے آپ کے میلاد مبارک کو معفل میلاد کی یہ برکت محرب ہے کہ اس کی وجہ سے یہ سال امن کے ساتھ گزر تا محفل میلاد کی یہ برکت محرب کے دل میں مرض ہے۔



#### https://ataunnabi.blogspot.com/

(المواجب اللنية أ: ٢٧) ۲ - علامہ ابن تیمید کا کہنا ہے ترجمه : بعض لوك جو محفل ميلاً كا انعقاد كرت بي أن كايا تو مقصد عيسائيون ے ساتھ مثابت ہے کہ جس طرح وہ حضرت عیسی علیہ السلام کا دن مناتے ہیں یا مقصد فقط رسالت ماب الظنير التكريج كي محبت اور تعظيم ہے اگر دو سرى صورت ہے تو الله تعالى ايس عمل بر تواب عطا فرمائ كا- (اقتضاء الصواط المتنقيم ' ٢٩٣) آپ دوسرے مقام پر لکھتے ہیں: ترجمه : أكر محفل ميلاد ك انعقاد كا مقصد تعظيم رسول الله التي التي التي التي التي التي التي الم کے کرنے والے کے لیے اجرعظیم ہے۔ جس طرح میں نے پہلے بیان کیا ہے۔ (اور صاف ظاہر ہے کہ مسلمان ممالک میں محافل میلاد کے انعقاد میں سوائے تعظیم و محبت رسول الله الثلاث التيام المحاور مقصد بيش نظر نهيس موسكا-(اقضاء الصراط المتنقيم: ٢٩٧)

ترجمہ : میلاد اور اذکار کی محافل جو ہمارے ہاں منعقد ہوتی ہیں' اکثر خیر پر ہی مشتقد ہوتی ہیں' اکثر خیر پر ہی مشتل مشتل ہیں کیوں کہ ان میں صدقات' ذکر اللی اور آپ ﷺ کی بارگاہ اندس میں

https://ataunnabi.blogspot.com/

ہدیہ درود و سلام عرض کیا جاتا ہے۔ ۹ \_ ملاعلی قاری فرماتے ہیں ترجمہ : تمام ممالک کے علاء اور مشائخ محفل میلاد اور اس کے اجتماع کی اس قدر تعظیم کرتے ہیں کہ کوئی ایک بھی اس کی شرکت سے انکار نہیں کرتا۔ ان کی شرکت ے مقصد اس مبارک محفل کی برکات کا حصول ہوتا ہے۔ (المور دالردي) ۱۰ - امام تصیر الدین المعروف بابن الطباخ فرماتے ہیں ترجمه : جب کوئی آدمی شب میلاد اجتاع صدقه و خیرات اور خرج کرے اور ایس ردایات صحیحہ کے تذکرے کا انتظام ہو جو آخرت کی یاد کا سبب بنیں' اور سے سب سچھ آپ ' انٹری المیں کی ولادت کی خوشی میں ہو' اس کے جواز میں کوئی شبہ ہی نہیں اور ایہا کرنے والا مستحق اجر و تواب ہو تا ہے جب اس کا ارادہ ہی محبت اور خوشی

-%

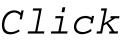
( سبل المهدا - ۱۳ ) ا ۔ امام جمال الدين الکتاني فرماتے ہيں ، ترجمه : آب التناية التيام كي ولادت كا دن نهايت بي معظم، مقدس اور محترم و مبارک ہے۔ آپ کھیٹی کا وجود پاک اتباع کرنے والے کے لئے زریعہ نجات ہے جس نے بھی آپ کھیٹی کا آمر پر خوش کا اظہار کیا اس نے اپنے آپ کو عذاب جنم سے محفوظ کر لیا۔ لندا ایسے موقعہ پر خوش کا اظہار کرنا اور حسب توقیق خرچ کرتا نمایت مناسب ہے۔ (سل البديم ا - ۱۳۱) ۱۱ ۔ شیخ عبد الحق محدث دہلوی فرماتے ہیں ترجمہ : آپ ﷺ شکر کا درت باسعادت کے مہینہ میں محفل میلاد کا انعقاد تمام عالم اسلام کا ہمیشہ سے معمول رہا ہے۔ اس کی راتوں میں صدقہ خوش کا اظہار اور اس موقعہ پر خصوصا آپ کی ولادت پر ظاہر ہونے دالے واقعات کا تذکرہ مسلمانوں کا



#### https://ataunnabi.blogspot.com/

نصوصی معمول ہے۔ (ماثبت من السنتہ صد ۱۲) سلا ۔ شاہ ولی اللہ محدث وبلوی رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں ترجمہ : مکہ معظمہ میں حضور علیہ الصلوۃ والسلام کی ولادت باسعادت کے دن میں ایک ایک میلاد کی محفل میں شریک ہوا جس میں لوگ آپ کی بارگاہ اقدس میں ہدیہ درود و سلام عرض کر رہے ہیں اور وہ واقعات بیان کر رہے تھے جو آپ کی ولادت کے موقعہ پر ظاہر ہوئے اور جن کا مشاہرہ آپ ہیں تروع ہو گئی انوار کا یہ ایپانک میں نے دیکھا کہ اس محفل پر انوار و تجلیات کی برسات شروع ہو گئی انوار کا یہ عالم تھا کہ مجھے اس بات کی ہوش نہیں کہ میں نے ظاہری آنکھوں سے دیکھا تھا یا نقط باطنی آنکھوں سے ' ہر حال جو بھی ہو میں نے غور و خوض کیا تو مجھ پر سے حقیقیت منکشف ہوئی کہ یہ انوار ان طانکہ کی وجہ سے ہیں جو ایسی مجالس میں شرکت پر مامور منگش کا نزول بھی ہو رہا تھا۔

<sup>۳</sup>ا ۔ دو سرے مقام پر اپنے والد گرامی حضرت شاہ عبد الرحیم وہلوی کے حوالے سے لکھتے ہیں۔ ترجمه \* ميں بيشہ ہر سال حضور عليہ الصلوة والسلام كے ميلاد كے موقعہ ير كھانے کا اہتمام کر ہا تھا لیکن ایک سال میں کھانے کا انتظام نہ کرسکا۔ ہاں پچھ بھنے ہوئے پینے لے کر میلاد کی خوشی میں لوگوں میں تقتیم کر دیئے رات کو میں نے خواب میں دیکھا کہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام بڑی خوشی کی حالت میں تشریف فرما ہیں اور آپ التلکی الیہ کہ کے سامنے وہی پہنے رکھے ہوئے ہیں۔ (الدرالثمين ۲۰۰) ۵۱ - مولانا عبدالحی لکھنوی فرماتے ہیں "جو لوگ میلاد کی تحفل کو برعت مذمومہ کہتے ہیں خلاف شرع کہتے ہیں-ن اور تاریخ کے تعین کے بارے میں لکھتے ہیں : *ی* زمانے میں بطرز مندوب محفل میلاد کی جائے باعث نواب ہے اور حرمین <sup>ہو</sup>۔



شام' یمن اور دو سرے ممالک کے لوگ بھی رہیج الاول کا چاند دیکھ کر خوش اور محفل میلاد ادر کار خبر کرتے ہیں اور قرات اور ساعت میلاد میں اہتمام کرتے ہیں اور رہیے الاول کے علاوہ دو سرے مہینوں میں بھی ان ممالک میں میلاد کی محفلیں ہوتی ہیں۔ اور یہ اعتقاد نہ کرنا چاہئے کہ ربیع الاول میں میلاد شریف کیا جائے گا تو تواب کے گا ورنہ نہیں۔" (فہآوی عبدالحئی ۲: ۲۸۳) ١٦ - حاجی امداد الله مهاجر علی رحمته الله تعالی علیه فرمات بین "ہمارے علماء مولد شریف میں بہت تنازعہ کرتے ہیں۔ تاہم علماء جواز کی طُرف بھی گئے ہیں۔ جب صورت جواز کی موجود ہے پھر کیوں ایسا تشدد کرتے ہیں۔ اور ہمارے واسطے اتباع حرمین کافی ہے۔ البتہ وقت قیام کے اعتقاد تولد کا نہ کرنا چاہئے۔ اگر احمال تشریف آوری کا کیا جادے مضائقہ نہیں کیوں کہ عالم خلق مقید بزمان و مکان ہے کیکن عالم امردونوں سے پاک ہے لیں قدم رنجہ فرمانا ذات بابر کات کا بعید نہیں۔" (شائم امدادیه ۹۳)

آپ آگے چل کر فرماتے ہیں۔ "مولد شریف تمام اہل حرمین کرتے ہیں۔ ای قدر ہمارے واسطے حجت کانی ہے۔ اور حضرت رسالت پناہ کا ذکر کیسے ندموم ہو سکتا ہے۔ البتہ جو زیادتیاں لوگوں نے اختراع کی ہیں نہ چاہئیں۔" (ثلائم امدادیہ ۲۵ ۵ ۸ ۲) حضرت حاجی صاحب فیصلہ ہفت مسلہ میں اپنا معمول بھی بیان فرماتے ہیں۔ «فقیر کا مشرب یہ ہے کہ تحفل مولود میں شریک ہوتا ہوں بلکہ برکات کا ذریعہ سمجھ کر ہر سال منعقد کرتا ہوں اور قیام میں لطف و لذت پاتا ہوں۔" (فیصلہ ہفت مسلہ ص ۹) مسلو خوانی بشرط یہ کہ صحیح روایات کے ساتھ ہو اور بارہویں شریف میں جلوس نگالنا بشرط یہ کہ اس میں کمی فعل منوع کا ارتکاب نہ ہو یہ وی دونوں جائز ہیں۔ ان کو ناجائز کہنے کے لئے دلیل شرعی ہونی چاہئے۔ مانعین نے پاس اس کی ممانعت کی کیا دلیل ہے۔ یہ کہنا کہ صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عندم نے بھی اس طور سے میلاد خوانی کی نہ جلوس نگالا خالفت کی دلیل نہ میں بن سکتی کہ کمی جائز امر کو کمی کا نہ کرنا اس کو ناجائز



#### https://ataunnabi.blogspot.com/

نهیس کرسکتا-" (فتاوی مظهری<sup>،</sup> ۳۳۹٬۳۳۹) - ۱۸ – علامه محمد صریق حسن خال بھوپالی رحمتہ اللہ تعالٰی علیہ فرماتے U ... "اس میں کیا برائی ہے اگر ہر روز ذکر حضرت نہیں کریکتے تو ہر اسبوع یا ہر ماہ میں التزام اس کا کر کیں کہ کمی نہ کمی دن بیٹھ کر ذکریا وعظ سیرت و سمت و دل و ہری و آتخضرت صلى الله عليه وسلم كاكري- چرايام ماه ربيع الاول كولجمي خالى نه چھو ژيں اور ان ردایات و اخبار و آثار کو پڑھیں پڑھائیں جو صحیح طور پر ثابت ہی۔" (الشعامتہ العنبو. من خير المولد البريه ` ۵) ۱۹ - مولانا ابو محمد عبد الحق دہلوی رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں «محفل میلاد خصوصا اس پر آشوب زمانه میں نهایت نیک کام اور باعث ترویخ اسلام بین العوام ہے۔ اب جو لوگ اس محفل متبرک میں بعض بدعات کا ار نکاب کرتے ہیں یہ ان کا قصور ہے۔ اس الزام کیے یہ کام برا نہیں ہو سکتا۔ بناء مساجد و مدارس ہو

بالاتفاق امر مستحن ب اگر اس میں کوئی بدعات کا ارتکاب کرے تو کیا اس سے کوئی اس نفس فعل کو برا کمہ سکتا ہے شیں ہرگز نہیں۔ میرے نزدیک جس فربق نے بدعت مدینہ کے معنی یہ لئے کہ قردن ثلثہ کے بعد جو بات پیدا ہوئی وہ بدعت مدینہ ہے اس نے بردی غلطی کی-'' (تقریط بر انوار ساطعہ ' ۲۰۸) ۲۰ ۔ مفتی عنایت احمد کا کوروی رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں د'حرمین شریفین اور اکثر بلاد اسلامیہ میں عادت ہے کہ ماہ رئیج الادل میں تحفل میلاد شریف کرتے ہیں۔ اور مسلمانوں کو مجتمع کر کے مولود شریف پڑھتے ہیں اور کثرت دردد برکات عظیم ہے اور سبب ہے ازدیاد محبت کا جناب رسول اللہ (میں ہوتی جارہویں رئیم الاول کو مدینہ منورہ میں یہ محفل متبرک مجد شریف نبوی میں ہوتی جارہویں معطمہ میں برمکان ولادت آخصرت (تواریخ حبیب الہ ۵۱)

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

65

انعقاد مجلن میلاد بشرط بیہ کہ منکرات سے خالی ہو جیسے تغنی' باجہ اور کثرت سے رو شن بیبودہ نہ ہو بلکہ روایات **صحیحہ** کے موافق ذکر معجزات اور ذکر ولادت حضرت الذيري التيريخ كيا جاوب اور بعد اس كے طعام پختہ يا شيري بھی تقسيم کی جائے اس ميں سچھ ہرج نہیں بلکہ اس زمانے میں جو ہر طرف سے پادریوں کا شور اور بازاردں میں حضرت المثلاقة الماتيج اور ان کے دین کی ندمت کرتے ہیں۔ تو ایس محفل کا انعقاد ان شروط کے ساتھ جو میں نے اور ذکر کیں اس وقت میں فرض کفاہیہ میں ہیں۔ مسلمانوں بھائیوں کو بطور تفیحت کہتا ہوں کہ ایس مجانس کرنے سے نہ ر کیں اور تعین یوم میں اگر بیہ عقیدہ نہ ہو کہ اس دن کے سوا اور دن جائز نہیں تو سچھ حرج نہیں اور جواز اس کا بخوبی ثابت ہے اور قیام وقت ذکر میلاد کے چھ سو برس ے جمہور علاء صالحین نے متکلمین اور صوفیہ صافیہ اور علاء محد ثین نے جائز رکھا ہے۔ تعجب ہے ان منکروں سے ایسے بڑھے کہ فاکھانی مغربی کے مقلد ہو کر رجہور سلف صالح کو متکلمین اور محدثین اور صوفیہ ہے ایک ہی لڑی میں برو دیا اور ان کو ضال مصل ہتلایا اور خدا ہے نہ ڈرے کہ اس میں ان لوگوں کے استاد اور پیر بھی یتھے۔ مثل حضرت شاہ عبدالرحیم دہلوی اور ان کے صاحبزادے شاہ ولی انٹد دہلوی اور ان کے صاجزادے شاہ رفع الدین اور ان کے بھائی شاہ عبدالعزیز دہلوی اور ان کے نوایے حضرت مولانا محمد اسحاق دہلوی قدس اللہ سب کے سب انہی ضال مصل میں واخل ہوئے جاتے ہیں۔ اف ایس تیزی پر کہ جس کے موافق جمہور متکلمین اور محد ثنین اور صوفیہ سے حرمین اور مصر اور شام اور یمن اور دیار عجمیہ میں لاکھوں تمراہی میں ہوں اور بیہ حفرات چند ہدایت پر یااللہ ہمیں اور ان کو ہدایت کر اور سيد هي راسته پر چلا- آمين!"-· (تقريظ بر انوار ساطعه ۱۳۴٬ ۱۳۵) ۲۲ \_ موصوف شیخ عبدالحق الہ آبادی کی کتاب الدرالمنطم پر تقریظ میں لکھتے ہیں : " اس رسالہ کو میں نے اول سے آخر تک اچھی طرح سنا۔ اس کا اسلوب عجیب اور طرز غریب بهت ہی پیند آیا۔ اگر اس کی دسف میں کچھ لکھوں تو لوگ اے مبالغہ پر



زمستم بم برین بگذرم برين اور وہ عقیدہ ہیہ ہے کہ انعقاد مجلس مولود شریف بشرطیکہ منکرات سے خالی ہو جیسی تغنی اور باجا اور کثرت سے روشن بیہودہ نہ ہو بلکہ روایات **صحیح**ہ کے موافق ذکر مجزات اور ذکر دلادت حضرت للظن كليتها سے کیا جاوے اور بعد اوسکے اگر طعام پختہ یا شیری بھی تقتیم کی جائے اسمیں کچھ ہرج نہیں بلکہ اس زمانہ میں جو ہر طرف سے یادر یوں کا شور اور بازاروں میں حضرت کھیلی کھیلیے اور انکی دین کی مدمت کرتے ہیں اور دو سرے طرف سے آربیہ لوگ جو خدا انکو ہدایت کرے پادریوں کی طرح بلکہ ان ے زیادہ شور مچار ہے ہیں ایک محفل کا انعقاد ان شروط کے ساتھ جو میں نے اور ذکر کیں اس وقت میں فرض کفاریہ ہے۔ میں مسلمان بھائیوں کو بطور تفیحت کے کہتا ہوں کہ ایس مجلسوں کے کرنے سے نہ رو کیں۔ اور اقوال بیجا منکروں کی طرف جو تعصب ے کہتے ہیں ہر کز النفات نہ کریں اور تع**یین** یوم میں اگر کیہ عقیدہ نہو کہ اس دن کے سوا اور دن جائز نہیں تو کچھ نہی ہرج نہیں اور جواز اس کا بخوبی ثابت ہے اور قیام وقت ذکر میلاد کے چھ سو برس جمہور علاء صالحین نے متکلمین اور صوفیہ صافیہ اور علاء محد ثین نے جائز رکھا ہے اور جناب صاحب رسالہ نے اچھی طرح ان امور کو ظاہر کیا ہے اور تعجب ہے کہ ان منکروں سے کہ ایسے برسطے کہ فاکھانی مغربی کے مقلد ہو کر جہور سلف صالح کو متکلمین اور محدثتین اور صوفیہ صافیہ سے ایک ہی لڑی میں پرو دیا ادر ان کو ضال مضل ہتلایا ادر خدا سے نہ ڈرے کہ اس میں ان لوگوں کے استاد ادر بریم بھی شیصے مثل حضرت شاہ عبدالرحیم دہلوی اور اولے صاجزادے شاہ ولی

الله دہلوی اور اونکے صاجزادے شاہ رفع الدین دہلوی اور ان کے بھائی شاہ عبدالعزیز دہلوی اور ان کے نوانے حضرت مولانا محمد ا**سعق** دہلوی قدس اللہ اسرار ہم سب کے سب انہیں صال مضل میں داخل ہوجاتے ہیں۔ اف ایس تیزی پر کہ جس کی موافق جہور متکمین اور محدثین اور صوفیہ سے حرمین اور مصر اور شام اور یمن اور دیار عجمید میں لاکھوں تمرابی میں ہوں اور یہ حضرات چند ہدایت پر۔ یا اللہ ہمیں اور ان کو ہرایت کر اور سیدھے رستہ رِچلا۔ (آمین ثم آمین) اور وہ جو بعض میری طرف نسبت کرتے ہین کہ عرب کے خوف سے تقیہ کے طور پر سکوت کرتا ہوں اور حن خلاہر نہیں کرتا بالکل جھوٹ ہے اور اونکا قول مغالطہ دہی ہے۔ میں **بعلف** کہتا ہوں میں نے تمجمی حضرت سلطان کے سامنے جو میرے نزدیک خلاف واقع ہو او کیکے رعایت یا اویجے وزراء و امراء کی رعایت سے تبھی نہیں کہا بلکہ صاف صاف دونوں دفعہ جب میں بلایا حمال کہنا رہا ہوں اور تبھی خیال نہیں کیا کہ حضرت سلطان المعظم یا او<sup>ن</sup>کی وزراء امراء ناراض ہوں کے اور میراجھگڑا اور گفتگو جو عثان نوری پاشا کہ بڑے پاشا مہیب اور زبردست شیخے اور اپنے تھم کی مخالفت کو بدترین امور کا سمجھتے تھے میری مُصْلَكُو' سخت جو بمجلس عام میں آئی تمام تجاز والی خاص کر حرمین والے برے چھونے سب کے سب بخوبی جانتے ہیں بلکہ اگر مین تقیہ کر ہاتو ان حضرات منکرین کے خوف ے تقیہ کرنا۔ بچھے یقین ہے کہ جب ان کی ہاتھ سے امام سبکی اور جلال الدین سیوطی اور ابن حجر اور ہزارہا عالم تقوی شعار کام خاص کر ان کے استادوں اور پیردن میں شاہ عبرالرحيم اور شاہ دلی اللہ اور ان کے بیٹے شاہ رفع الدین اور شاہ عبرالعزیز اور النظے نواسے مولوی محمد ا**معق قد**س اللہ اسرار ہم نہ چھوٹے تو میں غریب نہ او ککی سلسلہ استادوں میں شامل ہوں اور نہ سلسلہ پیروں میں تکس طرح چھوٹوں گا ہیہ تو ہر طرح ۔۔۔ اور بلکہ تکفیر میں بھی قصور نکریں گے۔ پر میں ان کے ان حرکات سے نہیں ڈرتا اور جو میرے ان اتوال کی تأئیر اور سند جناب محقق مصنف رمالہ کے سے جابجا تحریر فرمائي ب أي ير اكتفاء كرما ہوں۔ واللہ اعلم و علمہ اتم۔ یہ ہمارے مسلمہ انمہ ہیں۔ تمام اپنے اپنے وقت کے عظیم فقیہ اور محدث تھے۔ کیا ہے سب ظالم اور گذاب تھے ؟ ۔۔۔۔ اب اپنا جملہ ( آپ نے دیکھا کہ محفل



https://ataunnabi.blogspot.com/

68

میلاد کا مواد فراہم کرنے والا شخص س قدر کذاب اور بے دین ہے ) پڑھیں اور غور کریں کہ اس کی زد تمس تمس پر پڑتی ہے۔ کیا جشن میلاد النبی عرف برصغیر میں منایا جاتا ہے س : بيه بھی کہا جاتا ہے کہ جشن ميلاد النبی المنتظ المين بي بصورت اجتماعات اور جلوس صرف بر صغیر ہی میں منایا جاتا ہے اور تھی جگہ خصوصاً حرمین میں نہیں منایا جاتا۔ ج : گذارش ہیہ ہے کہ اس جشن کا آغاز بھی حرمین شریفین سے ہوا تھا۔ اگر وہاں آج کل نہیں منایا جاتا تو اس کا معنی ہیہ ہر گز نہیں کہ تبھی بھی نہ تھا۔ ہم آپ کے سامنے حرمین میں منائے جانے دالے جشن میلاد کی چند جھلکیاں پیش کردیتے ہیں۔ تاریخ حرمین خصوصا تاریخ مکہ پر لکھی جانے والی کتب کے مطالعہ کے بعد اہل حرمین کے درج ذیل معمولات سامنے آتے ہیں: ا - مولد الني الظنينية في زيارت اہل مکہ کا معمول تھا کہ ولادت کی رات محلّہ نبی ہاشم میں مولد النبی اشتاج (حضور کی جائے ولادت) کی زیارت کے لیے جایا کرتے تھے۔

امام ابو الحسين محمد بن احمد المعروف بابن جبير اندلی المتوفی ١١٣ ه اي تاريخی سفرنا م ميں مولد پاک کے بارے ميں لکھتے ميں : ترجمہ : مكم مكرمه كى زيارات ميں سے ايک مولد پاک بھی ہے۔ اس مقام كى مٹی کو يہ شرف حاصل ہے کہ اس نے اس کا نتات ميں سب سے پہلے محبوب خدا کے جسم اقدس کو مس کيا اور اس ميں اس ہت مبارکہ كى ولادت پاک ہوئى جو تمام امت کے ليے رحمت ہے۔ ماہ رئيع الاول ميں خصوصاً آپ كى ولادت کے دن اس مكان کو زيارت کے ليے کھول ديا جاتا ہے اور لوگ جوق در جوق اس كى زيارت کرتے ميں اور تيرک حاصل کرتے ہیں۔ (رحلته ابن جبير : ٩٠) ترجمہ : ہم نے مولد پاک ميں داخل ہو کر اپنے رخبار اس مقدس مٹى پر رکھ ديئے ترجمہ : ہم نے مولد پاک ميں داخل ہو کر اپنے رخبار اس مقدس مٹى پر رکھ ديئے ترجمہ : م م نور مقدس مقام ہے جمال کا نتات کا سب سے مبارک اور طيب بچہ پيدا ہوا ترجمہ نے اس كى زيارت كے درائے خوب بركات حاصل كيں۔ (رحلته ابن

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

جبير: ١٢٢) س - امام جمال الدين محمد بن جار الله الجامع اللطيف مي لكھتے ہي : ترجمہ : ہر سال بارہ رہے الاول کی رات اہل مکہ کا یہ معمول ہے کہ قاضی مکہ (جو کہ شافعی المذہب ہیں ) کی ززر سربر سی مغرب کی نماز کے بعد لوگ قافلہ در قافلہ مولد پاک کی زیارت کے لئے حاضر ہوتے ہیں۔ (الجامع اللطيف: ۲۰۱) ٣ - يشخ محمد بن علوى الحسنى لكهية من ترجمہ : اہل مکہ کی ہیشہ سے عادت ہے کہ مشائخ' اکابر علاء اور معزز شخصیات ہاتھوں میں فانوس اور چراغ کے کر مولد پاک کی زیارت کرنے جاتے ہیں۔ Å) – رحاب بيت الحرام: ٢٦٢) محمد حسین ہیکل مصری نے مولدیاک کی بے حرمتی دیکھ کر لکھا: ترجمہ : آج خالی میدان نظر آتا ہے بلکہ تمھی اونٹوں کے بٹھانے کی جگہ بنالیا جاتا ہے۔ حالانکہ بیہ جگہ سب سے زیادہ آباد ہوا کرتی تھی۔ جن لوگوں نے وہ منظر دیکھا ہے وہ آج وہایوں کی اس بے حرمتی پر خون کے آنسو روتے ہیں۔ ( في منزل الوحى : ٢١٩) ہر سوموار مولدیاک میں '' محفل ذکر ''منعقد ہوتی تھی امام قطب الدین حنفی ( متوفی ۸۸۹ء جو که مکه مکرمه میں علوم و دنیہ کے استاذ تتھے ) اہل مکہ کے معمولات بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ اہل مکہ ہمیشہ ہر سوموار کی رات مولد پاک میں محفل ذکر سجاتے تھے۔ ان کے الفاظ ملاخطہ ہوں: ترجمہ : مولد پاک معروف و مشہور جگہ ہے۔ اب تک اس کی زیارت کی جاتی ہے۔ وہاں دعائیں قبول ہوتی ہیں اہل مکہ وہاں ہر سوموار ذکر کی محفل سجاتے ہیں اور ہر سال بارہ رئیج الاول کی رات اس کی زیارت کی جاتی ہے۔ (الاعلام باعلام سیت الله الحرام: ۳۵۵) مولد النبي الشيئية المالي على عمل ميلاد مولد النبی ﷺ شکت کی زیارت کے ساتھ ساتھ وہاں محفل میلاد بھی منعقد کی جاتی جس میں آپ کی دلادت اور اس موقع پر ظاہر ہونے والی نشانیوں کا برمی تفصیل



#### https://ataunnabi.blogspot.com/

کے ساتھ ذکر کیا جاتا۔ يشيخ قطب الدين رحمته الله تعالى عليه رقمطرازين : ، ترجمہ : لوگ جوق در جوق مسجد حرام سے نکل کر سوق اللیل کی طرف جاتے ہیں اور وہاں مولد پاک کے مقام پر اجتماع اور محفل منعقد کرتے ہیں اور اس میں ایک محض خطاب بھی کرتا ہے۔ (الاعلام باعلام بیت الحرام: ٥٦) امام ابن ظهیرہ اس جلسنہ عام کی رو داد اور اس کا موضوع تخن بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ترجمہ : مولد پاک کی مناسبت سے وہاں خطبہ دیا جاتا ہے۔ پھر عشاء سے پہلے لوگ ( الجامع اللطيف في فضل مكه واهلها دنباء البيت لوٹ کر متجد حرام آجاتے ہیں۔ الشريف : ۲۰۱) مولدیاک ان مقامات میں سے ہے جهال دعائيس قبول ہوتی ہیں

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

ترجمہ : (اس دقت) کمہ کے قاضی جو کہ عالم صالح اور عابد ہیں بجم الدین محمد بن الامام محی الدین الطبوی وہ بہت زیادہ صدقہ کرنے والے اور کعبہ شریفہ کا کثرت سے طواف کرنے والے ہیں۔ جج کے مینوں میں بہت زیادہ کھانا کھلانے والے ہیں اور خصوصاً حضور اکرم (منابق المبلخ کی ولادت کے موقع پر وہ مکہ کے شرفاء' معززین' نقراء اور حرم شریف کے خدام اور مجاورین کو کھانا کھلاتے ہیں۔ (رحلت ابن بطوطہ : ا' ۹۲)

میلادیاک کی خوشی میں اہل حرمین کا جلوس اہل حرمین میلاد پاک کی خوشی میں مختلف محافل کے ساتھ چراغاں کرتے اور جلوس نکالتے بتھے جس میں علماء' مشائخ اور شہر کی تمام معزز شخصیات کے علاوہ حاکم وقت بھی شرکت کرتے اور صرف اہل مکہ ہی اس میں شریک نہ ہوتے بلکہ دور دراز دیہاتوں سے لوگ آتے ہتا کہ جدہ شرسے لوگ جلوس میں شرکت کرنے کے لیے آتے تھے۔ اس میں بعض لوگوں کے ہاتھوں میں فانوس ہوتے' بعض کے ہاتھوں میں جھنڈے ہوتے۔ یہ جلوس متجد حرام سے شروع ہو یا اور سڑکوں اور شاہراہوں سے گزر تا ہوا محلّہ بن ہاشم میں مولد پاک پرجاتا وہاں جلسہ عام ہو تا اور پھر دہاں سے بیہ جلوس مسجد حرام آنا جهان بادشاه وقت علاء و مشائخ کی دستار بندی کرنا۔ آخر میں دعاء ہوتی اور بعد ازاں لوگ اپنے گھروں کو رخصت ہوتے۔ اس جلوس کی رو داد درج ذیل عبارت میں ملاخطہ ہو ! يتيخ قطب الدين العنفى باره ربيع الاول كو ابل كمه كا معمول لكھتے ہيں: ترجمه : ١٦ ربيع الاول كي رات هر سال با قاعده مسجد حرام ميں اجتماع كا اعلان ہوجا آ تھا علاقوں کے علاء' فقہاء' گور نر اور چاروں مسالک کے قاضی مغرب کی نماز کے بعد متجد حرام میں اکٹھے ہوجاتے ادائیگی نماز کے بعد سوق اللیل سے گزرتے ہوئے مولد النبي المنتزي الميتيام (وہ مكان جس میں آپ المنتزي اليتيام كى دلادت ہوئى) كى زيارت كے لیے جاتے۔ ان کے ہاتھوں میں کثیر تعداد میں تمع' فانوس اور مشعلیں ،و تیں۔ (گویا وہ مشعل بردار جلوس ہوتا )۔ دہاں لوگوں کا اتنا کثیر اجتماع ہوتا کہ جگہ نہ ملّی گھرا یک عالم دین وہاں خطاب کرتے تمام مسلمانوں کے لیے دعاء ہوتی پھر تمام لوگ دوبارہ مسجد



72

حرام میں آجاتے۔ والیسی پر مسجد میں بادشاہ وقت الیس محفل کے انتظام کرنے والوں کی دستار بندی کرتا۔ پھر عشاء کی ازان اور جماعت ہوتی۔ اس کے بعد لوگ اپنے اپنے ت گھروں کو چلے جاتے۔ یہ اتنا بڑا اجتماع ہو تا کہ دور دراز دیماتوں<sup>،</sup> شہرون حتی کہ جدہ کے لوگ بھی اس تحفل میں شریک ہوتے اور آپ کھیلی کی الدیت کے خوش کا اظهار كرت شے- (الاعلام باعلام بيت الله الحرام ۱۹۲) جمال الدين محمد بن جار الله بن ظهيره رحمته الله تعالى عليه رقم طرازين ترجمه : ہر سال مکہ شریف میں ۱۲ رہیج الاول کی رات کو (اہل مکہ کا) یہ معمول ہے کہ قاضی مکہ جو کہ شافعی ہیں مغرب کی نماز کے بعد لوگوں کے ایک جم غفیر کے ساتھ مولد شریف کی زیارت کے لیے جاتے ہیں۔ ان لوگوں میں تینوں مسالک فقہ کے ائمہ' اکثر فقہاء' فضلاء اور اہل شہر ہوتے ہیں ان کے ہاتھوں مین فانوس اور بڑی بڑی شمعین ہوتی ہیں۔ دہاں جاکر مولد شریف کے موضوع پر خطبہ ہوتا ہے۔ اور پھربادشاہ دقت امیر مکہ اور قاضی شافعی (منتظم ہونے کی وجہ سے ) کے لیے دعا کی جاتی ہے۔ اور یہ اجتماع عشاء تک جاری رہتا کہے۔ اور عشاء سے تھوڑا پہلے متحد حرام میں آجاتے ہیں۔ مقام ابراہیم علیہ السلام پر آنکھے ہو کر دعا کرتے ہیں اس میں بھی تمام قاضی اور فقہاء شریک ہوتے ہیں۔ پھر عشاء کی نماز ادا کی جاتی ہے۔ اور پھر الوداع ہوجاتے ہیں۔ ( مصنف فرماتے ہیں کہ ) بچھے علم نہیں کہ یہ سلسلہ کس نے شروع کیا تھا اور بہت سے ہم عصر مئور خین سے پوچھنے کے بادجود اس کا علم نہیں ہوسکا۔ ( الجامع اللطيف في فضل مكته وأهلها وبناء البيت الشريف بحواله القول الفصل '١٣٦ '١٣٦ اکیس تویوں کی سلامی اااء کو مکته المکرمہ میں یوم میلاد النبی (تنا کی ایک موقعہ پر اہل مکہ نے جو ہے) جش منایا محافل کیں اور جلوس نکالا اس کی رو داد مکہ معظمہ کے اخبار القبلہ میں ان الفاظ کے ساتھ شائع ہوئی: '' گیارہویں رہنچ الادل کو مکہ مکرمہ کے درد دیوار عین اس دفت تو یوں کی صدائے باز گشت سے گونج المصح جب کہ حرم شریف کے مؤذن نے نماز عفر کے لیے اللہ اکبر

https://ataunnabi.blogspot.com/

73

اللہ اکبر کی صدا بلند کی۔ سب لوگ آپس میں ایک دوسرے کو عمیر میلاد النی الثنية المناجز بر مباركباد دين لکے۔ مغرب کی نماز ایک بڑے مجمع کے ساتھ شریف حسین نے مصلم حنی پر ادا کی۔ نماز سے فراغت پانے کے بعد سب سے پہلے قاض القصناة نے حسب وستور شریف صاحب کو غیر میلاد کی مبار کباد دی۔ پھر تمام وزراء اور ارکان سلطنت ایک عام مجمع کے ساتھ جس میں دیگر اعیان شربھی شامل تھے' نی کریم الطبیجی کے مقام ولادت کی طرف روانہ ہوئے ۔۔۔۔ یہ شاندار مجمع نہایت انتطام و اختشام کے ساتھ مولد النبی کی طرف روانہ ہوا۔ قفر سلطنت سے مولد النبی تک رایتے میں دو روپیہ اعلی درجہ کی روشنی کا انتظام تھا۔ اور خاص کر مولد النبی الله والله المالية التي التي رنگ برنگ روشن سے رشک جنت بنا ہوا تھا۔ زائرین کا بیہ مجمع وہاں پہنچ کر مؤدب کھڑا ہو گیا۔ اور ایک شخص نے نمایت مئو ثر طریقے سے سیرت احمہ الشبخ اليتيم بيان کی۔ اس کے بعد شيخ فواد نائب وزير خارجہ نے ايک برجستہ تقرير کی ۔۔۔۔ آخر میں قابل مقرر نے ایک نعتیہ تھیدہ رِبھا جس کو تن کر سامعین نہایت محظوظ ہوئے۔ عیر میلاد کی خوشی میں تمام دفاتر ' تچہریاں اور مدارس بھی بارہویں رہے الاول کو ایک دن کے لیے بند کردیئے کئے اور اس طرح یہ خوشی اور سرور کا دن ختم ہوگیا۔ خدا سے دعا ہے کہ وہ ای سرور اور سرت کے ساتھ پھر بیہ دن دکھائے۔ آمين ! ایں دعا از من واز جملہ جہاں آمین باد ! دو بح رات تک نعت خوانی ای تمام کار روائی کو ماہنامہ '' طریقت '' لاہور جنوری ےااوء نے ان الفاظ میں شائع کیا : " روز پیدائش آنخضرت ( المنتخب کی کہ میں بڑی خوشی منائی جاتی ہے۔ اس کو یوم ولادت رسول الله سمتح مين- اس روز جليبيان بكثرت بكتي مين- حرم شريف مي حفى مصلی کے پیچھے مکلف فرش بچھایا جاتا ہے۔ شریف کمہ ار کمانڈر تجاز مع اساف کے لہایں فاخرہ زرق برق پنے ہوئے آکر موجود ہوتے ہیں۔ اور حضرت رسول اللہ المتريخ الماني مائے ولادت پر جاکر تھوڑی دير نعت شريف پڑھ کر واپس آتے ہيں-



https://ataunnabi.blogspot.com/

حرم شریف سے مولد النبی صفح الم تک دو رویہ لالٹینوں کی قطاریں روش کی جاتی ہیں جائے ولادت اس روز ہفعندہ نور نبی ہوتی ہے۔ جاتے وقت ان کے آگے مولود خواں نمایت خوش الحانی سے نعت شریف پڑھتے چلے جاتے ہے۔ ا رئیج الاول بعد از نماز عشاء حرم محترم میں محفل سیاد منعقد ہوتی ہے۔ ۲ بیج شب تک نعت' مولود اور ختم پڑھتے ہیں۔ اور اس رات مولد النبی پر مختف جماعتیں جاکر نعت خوانی کرتی ہیں ۔۔۔۔ا رہیج الاول کی مغرب سے ۱۲ رہیج الاول کی عفر تک ہر نماز کے دقت ۲۱ توپ سلامی کی قلعہ جیاد سے ترکی توپ خانہ سر کرتا ہے۔ ان دنوں میں اہل مکہ بہت جشن کرتے نعت پڑھتے اور کثرت ہے محفل میلاد منعقد کرتے ہیں

اہل مکہ کا یوم میلاد پر عید سے بھی برس کر اہتمام امام سخاوی اہل مکہ کے بارے میں لکھتے ہیں کہ وہ یوم میلاد کے موقعہ پر عید سے بڑھ کر اہتمام کرتے ہیں اور تمام کے تمام مولد پاک کی زیارت کے لیے جاتے ہیں: ترجمہ : اہل مکہ آپ کے مولد پاک جو تو اتر کیاتھ ثابت ہے کہ سوق اللیل میں واقع ہے کی زیارت کے لیے اس امید پر جاتے ہیں کہ ان کے مقاصدہ حاصل ہوتے اور وہ عير کے دن سے براھ کر يوم ميلاد کا اہتمام کرتے ہيں اور اس دن مولد کی زیارت کے لیے ہر کوئی آنا ہے۔ خواہ وہ صالح ہے یا طالح خواہ سعید ہے یا غیر سعير --- (المولد الردى ٢٨) اہل مدینہ کے معمولات اب تک آپ نے اہل مکہ کے معمولات ملاخطہ کیے اب اہل مدینہ کے معمولات ملاخطه شيجئ-شیخ ال**محدث**ین حضرت ملاعلی قاری المتوفی ۱۰ اھ یوم میلاد پر مسلمانان عرب و مجم کے معمولات کا تذکر کرنے کے بعد لکھتے ہیں: ترجمه : الل مدينه ( الله تعالى الهيس مزيد ترقى عطا فرماً ) اس موقعه يرخوب محافل سجاتے ہیں۔ اور ان میں ذوق و شوق کے ساتھ نثر کت کرتے ہیں۔ (المورد والروى - ٢٩)

https://ataunnabi.blogspot.com/

75

کاش میں رہیج الاول کے ہردن محفل سجاتا آگے اسلاف کے معمولات ذکر کرتے ہوئے اس وقت کے عظیم مقتراء و پیشوا شیخ ابو اسحاق ابراہیم بن عبدالرحمٰن کے بارے میں لکھتے ہیں: ترجمه : جب وه مدينه منوره على صاجها الصلاة مي السلام مي شخص تو وه حضور الثلاثة الترجيح كا ميلاد منات كوكوں كو كھانا كھلاتے اور كہتے كاش مجھے اور قدرت ہو تو میں اس ماہ کے ہر دن ایسا اہتمام کروں۔ ملاعلى قارى كااينا عمل . حضرت ملا علی قاری ان بزرگوں کا قول ذکر کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ میرے مال دسائل ایسے نہیں کہ میں اس موقعہ پر لوگوں کی مہمان نوازی کر سکوں گھر میں میلاد کے موضوع پر کتاب لکھ رہا ہوں تاکہ لوگ رہتی دنیا تک اس سے سیراب ہوتے ر بیں-ترجمہ 🔹 میں (علی قاری ) کہنا ہوں جنپ فقیر صورۃ مہمان نوازی سے عاجز ہے تو میں نے معنومی نورانی مہمان نوازی کے لیے گیر کہتا کی دی ماکہ روئے زمین پر یہ رہتی دنیا تک لوگ اس سے سیرات ہوں اور میں کے اس کا نام "میلاد نبوی پیاسے کے لیے سیرانی کا ذریعہ" رکھا ہے۔ (المور دالردی '۳۲) (بهر المور دالروی از ملاعلی قاری' مولد رسول الله از حافظ ابن کثیرادر مولد النبی از حافظ ابن تجر مرکز تحقیقات اسلامیہ ۲۰۵ شادمان لاہور ے شائع ہو تمنی ہیں )۔ مدينه منوره مين محفل ميلاد مسجد نبوي مين منعقد ہوتی مفتی عنایت احمہ کا کوروی اہل حرمین کے معمول کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں: "جناب رسول الله المنتقطية علي كمار موس رئيع الادل كو مدينه منوره مي بيه محفل متبرک متجد شریف نبوی میں ہوتی ہے اور مکہ معطمہ میں برمکان ولادت آنخصرت الله المراجع ( تاريخ حبيب اله ١٥) ۲۸۷اھ میں مسجد نبوی میں منعقدہ ایک محفل میلاد کی رو داد مولانا عبدالحق الہ آبادی اپنی کتاب " **الد دال**منطم " میں لکھتے ہیں کہ ہم نے



76

این شیخ و مرشد عمدة المغسوین و زبرة المحدثين شاه عبرالعلی نقشندی مجددی قدس سره کو دیکھا: ترجمہ : کہ حضور ﷺ کی ایک میلاد کی خوشی میں ۱۳ رہے الاول ۱۳۸۷ ہجری کو مسجد نبوی شریف میں جو محفل منعقد ہوئی اس میں شریک ہوئے۔ بیہ محفل صحن مسجد میں بچی تھی اس میں مختلف علماء جو منبر پر روضہ اطہر کی طرف منہ کرکے بیٹھتے تھے'نے سرور عالم کے میلاد کے بارے میں بیان کیا۔ ولادت کے ذکر وقت قیام بھی ہوا۔ اس مبارک محفل کی کیفیات و احوال اور جو برکات ظہور پذیر ہو تن کا بیان تقریر و تحرير کے احاطہ میں نہیں آسکا۔ (الدرالمنظم' ساا) كبالمحفل ميلاد يدعت کیا تحفل میلاد بدعت ہے ؟ سابقہ تحفظُو میں تفصیلا گذرا ہے کہ محفل میلاد' ذکر اللی اور ذکر رسول کا تام ہے جو اسلام کی تعلیمات کی نبیاد' خلاصہ اور ثمرہے۔ اس کا حصہ بنے والے ہر ہر عمل کا تذکرہ کتاب و سنت کی نصوص میں موجود ہے اس کے بعد اسے بدعت یا اسلامی تعلیمات کے منافی قرار دینا شخت زیادتی بلکہ اسلام پر تہمت لگانا ہے کیکن اس کے بادجود کچھ لوگ اسے بدعت کہنے پر اصرار کرتے ہیں۔ اس لیے اس بر گفتگو کرنا نمایت ضروری ہے سب سے پہلے ہم بدعت کا مغہوم واضع کرنا ضروری سمجھتے ہیں تاکہ اس منہوم کے مطابق برکھ سکیں کہ محفل میلاد بدغت ہے یا نہیں --- ؟ يدعت كالغوى معنى لغته برعت كا معنى ننى بات نيا دستوريا رسم و بداج نيا كام يا ننى چز ب- امام نودی بدعت کالغوی معنی یوں بیان کرتے ہیں: ترجمہ 🚦 ہروہ چز جو کسی سابق نمونہ کے بغیر ہو۔ (شرح مسلم النودي' ا: \*۱۸۷

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

) مانظ ابن حجر لکھتے ہیں : ترجمہ : برعت لغتہ اس چیز کو کہا جاتا ہے جو بغیر کسی سابق مثال کے ایجاد کی گئی ہو۔ (فتح الباری' ۲۳ : ۲۱۹) قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کی ایک صفت ان الفاظ میں بیان ہوئی ہے : ترجمہ : وہ آسانوں اور زمین کو بغیر نمونہ کے پیدا فرمانے والا ہے اور جب کسی امر کا فیصلہ کرتا ہے تو وہ '' کنتا ہے اور وہ ہوجاتا ہے۔ کسی سابق مثال اور نمونہ تسمان اور زمین کو پیدا فرما نے اپنی قدرت کا کمہ سے بغیر کسی سابق مثال اور نمونہ آسان اور زمین کو پیدا فرما دیا۔ دو سرے مقام پر رسالتماب (شینی توالی ہوتا ہے۔ ترجمہ : فرما دیتسے میں نیا رسول نمیں ہوں۔ لیے نی سابقہ رسواوں کی طرح ایک رسول ہوں۔ میری تعلیمات وہی ہیں جو سابقہ رسولان کرام کی تقییں۔

ایک اہم نکتہ تمام اہل علم اس بات پر متفق ہیں کہ کتاب و سنت نے جس بدعت سے منع کیا ہے وہ برعت لغوی نہیں بلکہ بدعت شرعی ہے کیونکہ کتاب و سنت میں جب کوئی بھی لفظ استعال ہو تا ہے تو وہاں اس کا لغوی معنی شیں بلکہ شرعی معنی مراد ہو تا ہے۔ مثلاً صلوۃ کے لغت میں متعدد معانی ہیں : دعا' آگ جلانا وغیرہ۔ حکر اس کا شرعی منہوم ارکان مخصوصہ کی ادائیگی ہے۔ ای طرح لفظ جج کا معنی قصد وارادہ کے ہیں۔ گر مراد او قات مخصوصہ میں مقامات مخصوصہ پر ارکان محضوصہ کا ادا کرنا ہے ایسے ہی جب لفظ بدعت اسلام نے استعال کیا تو اس کا ایک مخصوص معنی و مفہوم ہوگا۔ لہٰذا ضروری ہے کہ ہم اس کا شرعی معنی بیان کریں۔ بدعت كانثرعي مفهوم دین میں ہروہ زیادتی یا تھی جس کا ثبوت شریعت سے نہ قولا و فعلا اور نہ صراحتہ د اشاره هو اگر شمی عقیده و عمل پر شرعی دلیل موجود ہے تو دہ ہر گز بدعت قرار نہیں



#### https://ataunnabi.blogspot.com/

یائے گا۔ احادیث سے ثبوت اس معنی کا تعین خود رسالت ماب ﷺ کی کی خرما دیا ہے۔ مسلم میں حضرت 🗸 جريرين عبدالله الطفيقية، ي مروى ب كه رسالتماب الشيئي التياتي فرايا: ت جمه : جو بھی شخص اسلام میں کوئی اچھا طریقہ جاری کریگا اور بعد میں جتنے لوگ اس پر عمل پیرا ہوں گے ان سب کا تواب اسے بھی ملے گا اور عاملین کے تواب میں کمی بھی نہ ہوگی اور جو شخص انہلام میں برا کام جاری کرے گا اس پر جو جو بعد میں عمل کرے گا اس کا گناہ بھی اسے ملے گا اور ان کے گناہ میں بھی کمی نہ ہوگی۔ (المسلم' 1 : ۳۳۱) دو سری حدیث میں حضرت ابو ہریرہ کھی تطفیقات مردی ہے : ترجمہ : جس نے کسی ہدایت و خبر کی طرف بلایا اس پر چلنے والوں کا اس کو اجر یلے گا اور ان کے اجر میں کمی نہ ہوگی اور جس نے کمی گراہی کی طرف بلایا اس پر

چلنے والوں کا گناہ اسے ہو گا اور ان کے گناہ میں بھی کمی نہ کی جائے گی۔

(المسلم ۱: ۳۳۱) ان احادیث مبارکہ کے الفاظ یہ اصول دے رہے ہیں جو کام روح اور نظر شریعت کے منافی نہ ہو وہ خیر ہے اور اسے جاری کرنا اور اس پر عمل کرنا خیر ہی خیر ہے اور جو کام روح شریعت کے منافی ہو اسے جاری کرنا اور اس پر عمل کرنا سراپا عذاب و وہال ہے۔ امام شامی نے ان احادیث کے تحت فرمایا : اور دہ یہ ہے کہ ہر دہ محض جو برائی ایجاد کرنا ہے اس برائی کا ارتکاب کرنے والے کا گناہ اس پر ہوگا اور ہر دہ محض جس نے خیر کا کام ایجاد کیا اس پر چلنے والوں کا اجر قیامت تک اسے بھی ملے گا۔ الغرض جو کام اصول و قواعد شریعت کے تحت ہو ہو جائز اور جو کام شریعت کے ضوابط و قواعد سے نگرا جائے دہ ناجائز ہوگا۔ برعت کا یمی شرعی معنی آن جی اسلان

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

کرتے آئے <del>ہ</del>ی۔ چند عبارات ملاخطہ سیجئے۔ اسلاف امت اوربدعت كالمفهوم ا - شيخ ابن رجب حنبلي لکھتے ہیں: ترجمہ : بدعت سے مراد ہروہ نیاکام ہے جس پر کوئی شرعی دلیل دلالت نہ کرے کیکن ہر وہ معاملہ جس پر دلیل شرعی دال ہو وہ شرعا بدعت نہیں اگرچہ وہ لغتہ بدَعت . مولًا- (جامع العلوم والحكم ٢٥٢) امام برر الدين عيني رسالت ماب الظنينية تحكم ارشاد ''شرالامور محدثا تها '' کی شرح میں لکھتے ہیں کہ یہ معدند کی جمع ہے۔ ترجمہ 🚦 ہر وہ نیا معاملہ محدث ہوتا ہے جس کی کوئی اصل شریعت میں نہ ہو۔ شریعت میں اسے بدعت کہا جاتا ہے۔ اور جس کی اصل شریعت میں ہو وہ کام بدعت نہیں ہوسکتا۔ (عمدة القاری) حافظ ابن تجر خلاصہ گفتگو کے طور پر فرماتے ہیں: ترجمہ : تحقیق یہ ہے کہ اگر نیاکام شریعت کی کئی پیند کے تحت داخل ہے تو دہ اچھا ہے اور اگر وہ شریعت کی تاہندیدگی کے تحت آتا ہے تو وہ غیر پندیدہ ہوگا۔ (فتح الباري م : ٢١٩) علامه سعد الدين تفتازاني المتوفى ٥٩٢ " بدعت مذمومه "كي تعريف يول كرتے יט י ترجمه : جرده نئ ایجاد بدعت ہوگی جو عہد صحابہ اور تابعین میں نہ ہوا اور نہ ہی اس بر کوئی شرعی دلیل دال ہو۔ (شرح مقاصد فی علم الکلام ۲ : ۲۷۱) مولانا عبرالحی لکھنو کی لکھتے ہیں ہر نئے کام کو قردن ادلی یا شرعی اصولوں پر پیش کیا جائے گا: ترجمہ : تین زمانوں کے بعد ہر نے کام کو شرعی دلائل پر پیش کیا جائے گا اگر اس کی کوئی نظیران تین زمانوں میں ہوئی یا وہ تھی شرعی دلیل نے تحت ہوا تو ہو بد عت نہ ہوگا۔ کیونکہ برعت اسے کہتے ہیں جو تین زمانوں میں نہ ہو اور نہ ہی دہ کمی شرعی دلیل کے تحت ہو۔ (اقامتہ العجتہ علی ان الاکثار فی التعبد لیس ہدعتر '۲)



#### https://ataunnabi.blogspot.com/

80

مولانا محمہ سر فراز خان صفدر دیو ہندی بدعت حسنہ اور بدعت میڈیہ کے تحت لکھتے : 1 " برعت کی دو قتمیں ہیں۔ لغوی برعت اور شرعی برعت۔ لغوی برعت ہر اس نو ایجاد کا نام ہے جو آنخضرت کھیلی کہتا کہ وفات کے بعد پیدا ہوئی ہو۔ عام اس سے کہ وہ عبارت ہو یا عادت اور اس کی پانچ قشمیں ہیں : واجب مندوب خرام ، مکردہ مباح-اور شرعی بدعت وہ ہے جو قرون ثلاثہ کے بعد پیدا ہوئی ہو اور اس پر قولا' فعلا' صراحتد اور اشارہ نمبی طرح بھی شارع کی طرف سے اجازت موجود نہ ہو لیں وہ بدعت ہے جس کو بدعت صلالتہ اور بدعت قبیحہ اور بدعت میں سے تعبیر کیا جاتا ہے اور علاء نے اس کی تصریح کی ہے۔ ملاحظہ ہو "۔ ترجمه : بدعت کی دو قشمیں ہیں ایک لغوی بدعت دو سری شرعی بدعت- لغوی برعت ہر نو ایجاد کا نام ہے جو عادیت اور ایس برعت کی پائچ قشمیں کی جاتی ہیں اور دوسری وہ بدعت ہے جو طاعت کی حدیث سمی مشروع امر پر زیادت (یا کم) کی جائے

گر ہو قرون ملاء کے ختم ہونے کے بعد اور زیادتی شارع کے اذن سے نہ ہو۔ نہ اس پر شارع کا قول موجود ہو اور نہ فعل نہ صراحت اور نہ اشارہ اور بدعت صلالتہ سے یہی مراد ہے۔ (راہ سنت'۹۹) اب تک م نے بدعت پر جو گفتگو کی ہے اس سے یہ بات کھل کر سامنے آجاتی ہے کہ ہر دہ نیاکام جو شریعت کے اصولوں کے تحت ہو دہ جائز اور جس کام پر شریعت قولا' فعلا' صراحتہ یا اشارۃ دال نہ ہو دہ غلط اور ناجائز ہوتا ہے۔ برعت کی جاہلانہ تعریف برعت کی جاہلانہ تعریف دہ بدعت ہوگا۔ یہ نہیں دیکھتے کہ یہ شریعت کے تحت ہے یا نہیں۔ اگرچہ سابقہ تمام دہ برعت ہوگا۔ یہ نہیں دیکھتے کہ یہ شریعت کے تحت ہے یا نہیں۔ اگرچہ سابقہ تمام تعریفات سے اس تعریف کا باطل و غلط ہونا واضع ہوچکا ہے گر اس پر ہم اسلاف کی تعریفات سے اس تعریف کرنے بی جس میں انہوں نے ایس تعریف کرنے والوں کو تعریفات دیر کرنا ضروری شیخصے ہیں جس میں انہوں نے ایس تعریف کرنے والوں کو جہ جس ایل قرار دیا ہے۔ علامہ تغتا زانی بدعت پر گفتگو کرتے ہوئے کہ خوبی دی ہو ہوں :

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

صحابہ کے دور میں نہ ہو اگرچہ اس کی قباحت پر کوئی دلیل شرعی نہ ہو اور ان کا استدلال حضور علیہ السلام کے اس ارشاد کرامی سے ہے کہ محد ثات سے بچو حالا نکہ وہ جانتے نہیں کہ اس سے مراد تھی ایک شے کو دین میں داخل کرنا ہے جو دین سے نہ تھی۔ (شرح المقاصد '۲: ۲۷) مولانا عبرالی لکھنوی اس تعریف کرنے والوں پر اور بدعت حسنہ کے نام پر ہر ہے کو دین میں شامل کرنے پر یوں رونا روتے ہیں۔ ترجمہ : ہمارے دور کے علماء کا بیہ وطیرہ نہایت ہی غلط ہے کہ ان میں دو فرقے ہی ایک نے سنت کو صرف انہی معاملات تک منحصر کردیا ہے جو تین زمانوں میں ہو اور اس کے بعد کے معاملات کو بدعت و تمراہی کہا اور یہ غور کرنے کی زحمت نہیں کی کہ یہ معاملہ اصول شرع کے تحت آتا ہے یا نہیں بلکہ اس فرقہ میں پچھ ایسے بھی ہیں جو سنت کو مردر عالم صفیق الی کا طاہری حیات تک ہی محدود رکھتے ہیں اور صحابہ کے ایجاد کردہ طریقوں کو بھی وہ برغت گردانتے ہیں اور دو سرا گردہ ایسے لوگوں کا ہے کہ وہ جو پھھ آپنے آباء واجداد سے منقول پاتے ہیں ان پر اعتماد کرتے ہوئے اس پر عمل پرا ہو جاتے ہیں اور اس طرح کی برعات مدنید کو برعات حسنہ میں شامل کر لیتے ہی اكرچه كوئى دليل شرعى اس پر دال نه مو- (اقامته المعجت، ٤) کیا ذکر رسول الفی ایک شریعت کے اصولوں کے خلاف و مناقی ہے ؟ آپ گذشتہ مباحث سے جان کی جس کہ محفل میلاد ذکر رسول کھی کھی کہ تو کھ عبارت ہے۔ اب ہم مخالفین سے یہ پوچھنے کا حق رکھتے ہیں کہ کیا ذکر رسول التُنتِينَةُ المُنتَجَبَعَةُ شرع اصولوں کے خلاف و منافی ہے یا یہ شریعت کی بنیاد ہے ؟ کیا ذکر رسول الطبيخ اليكيم سح لخ شريعت مي قولا فعلا صراحته ادر اشارة كوتي علم نهي ملکا ؟ جس ذات اقدس کے ذکر کو خود اللہ تعالی اپنا وظیفہ بنائے 'اس کے ذکر کو سب ے بلند فرمائے اس پر تمن شرقی دلیل کا نہ ملنا سمجھ سے بالاتر ہے۔ کیا محابہ <sup>،</sup> تابعین کے دور میں اس کی کوئی نظیر نہیں ؟ کیا قل بغضل اللہ و ہر حمتہ فببذالک فلیغر حوا قرآنی نص نہیں ؟ کیا **واما ہنعمتہ رہک فعدت** کا حکم امتیوں کے لیے نہیں ؟ قد من اللہ علی المومنین اذبعث فیھم وسولاکی اطلاع کس کے لیے ہے ؟ کیا آپ



https://ataunnabi.blogspot.com/

82

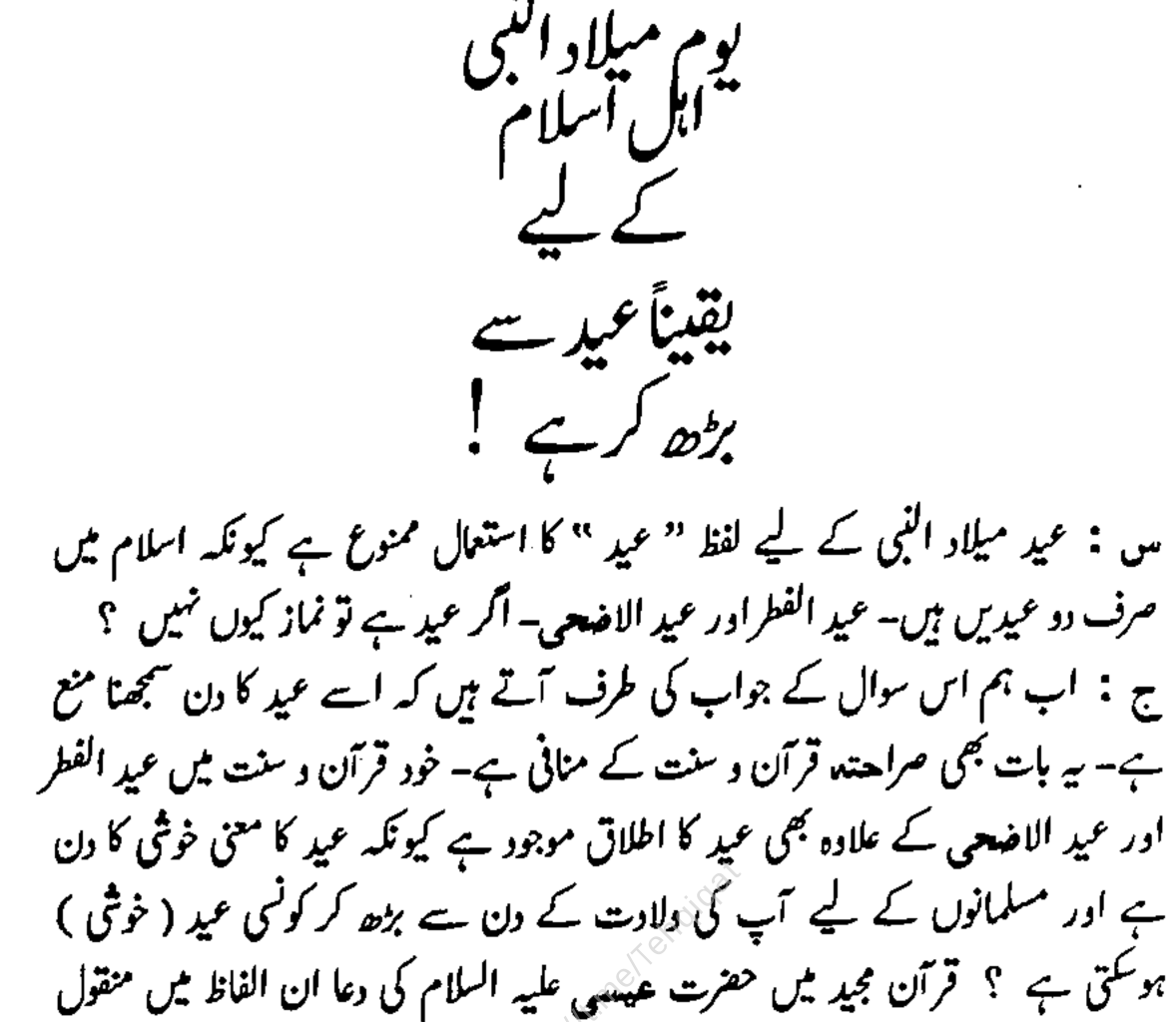
الثنيجة الماسية المستريخ في مروزه ركا كر جميل كوتي تعليم شيس دي ؟ کیا احسان کا برلہ کی ہے کہ اس ذات کے ذکر پر کوئی شرعی دلیل دکھائی ہی نہ دے۔ ؟ کیا تحدیث نعمت نیم ہے کہ اس کے ذکر کی محفل کو ہی بدعت قرار دیا جائے۔ ؟ ہرامتی پر لازم ہے کہ غور کرے کہیں ضد میں آکردہ قرآن د سنت کے خلاف تو نہیں کررہا۔ بدعت كالمعنى واضع كرنے والوں كى رائے جن لوگوں نے معنی برعت متعین کیا اور ہم نے ان کے ذریعے ہی شمجھا' ذرا ملاخطہ شیجئے کہ ان کی محفل میلاد کے بارے میں کیا رائے ہے ؟ یاد رہے کہ ان کی یہ رائے ہیئت مخصوصہ ( جلوس' کھانا دغیرہ پکانا ) کے ساتھ محفل میلاد منعقد کرنے کے بارے میں ہے ورنہ ذکر رسول تو اسلام کی بنیاد ہے۔ امام حافظ ابو محمد عبدالرحمٰن شهاب الدين ابو شامه مقدس شافعي المتوفى ٢٢٥ ( جو مرتبہ اجتماد پر فائز سطے ) نے بڑھت کے موضوع پر ایک کتاب لکھی جس کا نام " الباعث على انكار البدع والحوادث المي جس مي انهول نے برعت كى نشاند ہى کرتے ہوئے داضع کردیا ہے کہ محفل میلاد ہر کز ہر کز بدعت نہیں۔ اگر اسے بدعت کمناہی ہے تو بدعت حسنہ کما جائے۔ ان کی عبارت مع ترجمہ درج ذیل ہے: ترجمه : جارے زمانے میں شر اربل میں حضور کھیکھی کہتی کی دلادت باسعادت کے دن جو صد قات' اظہار زینت اور خوش کی جاتی ہے بیر بدعت حسنہ کے زمرے میں شامل ہے کیونکہ اس کے ذریعے فقراء کی خدمت کے علاوہ حضور کھیکی ایشام کی محبت' جلال اور تعظیم کا بھی اظہار ہو تا ہے اور اللہ تعالٰی نے بصورت رحمتہ للعالمین جو عظیم لغمت عطا فرمائی اس بر شکریہ بھی ہے۔ ( الباعث علی انکار البدع والحوادث ص ١٣) امام جلال الدين سيوطي شرح سنن ابن ماجه مي فرمات بي : . ترجمہ : درست ہیے کہ محافل میلاد بدعت حسنہ مستحبہ میں سے ہے بشرطیکہ دہ ممنوعات شرعیہ سے خالی ہوں۔ (سبل الھدے ا: ۳۳۵) امام ظهيرالدين جعفر معرى لکھتے ہيں:

https://ataunnabi.blogspot.com/

ترجمہ : محفل میلاد برعت حسنہ ہے جب اس سے مقصد صالحین کا جمع کرنا' نی اکرم الشنائي المي المرمت اقدس ميں درود و ساام اور فقراء مساكين كو كھانا كھلانا ( سبل الهدام : ۳۳۲ ) پیچھے بھی مقدر ائمہ کے حوالہ جات گزر کچے ہیں جب آٹھ سو سال پہلے ائمہ نے تحقیق کے بعد فرما دیا کہ بیہ عمل خیرہے۔ اے عمراہی کہنا سراسر زیادتی ہے تو اس کے بعد مخالفت کی کوئی تخبائش باتی نہیں رہ جاتی۔ رہا ہیہ معاملہ کہ بعض اہل عل نے اسے بدعت مذمومہ کہا ہے تو آپ ان کی تصانیف کا مطالعہ کریں۔ انہوں نے محفل میلاد کو ہرگز برا نہیں کہا بلکہ جو غیر شرعی حرکات لعض جہلاء کی طرف ہے اس میں شامل کردی جاتی ہیں' ان کو انہوں نے برا کہا ہے اور ایہا کہنا بالکل بجا اور ضروری ہے۔ اور ہم بھی نہی کہتے ہیں ۔۔۔۔ افسوس صد افسوس اس دور کے علاء نے نفس ذکر ولادت کو بھی بدعت قرار دے دیا۔ ء مخالفین امام ابن الحاج کو پڑھ لیں انہوں نے خرافات کا رد کیا ہے مگریوم ولادت اور ماہ رئیج الاول کی تعظیم کرنے کی تلیقین کرتے ہوئے کہتے ہیں: ترجمہ : آپ الشیک الیکن سے سوموار کے روزے کے بارے میں یو چھا گیا تو فرمایا اس دن میری دلادت ہوئی۔ اس فرمان کے ذریعے آپ سیخے اس ماہ کا مقدس ہوتا بیان فرمایا کیونکہ یوم دلادت اس کی نضیلت کو متضعن ہے۔ جس میں آپ کی تشریف آوری ہوئی۔ لہذا ہمیں چاہیئے کہ اس ماہ کا خوب احرام کریں۔ ۔۔۔*اس سے بیہ بھی داضع ہو رہا ہے کہ جگہ* اور دفت کی ذاتی نضیلت نہیں ہوتی بلکہ انہیں ان کے اندر حاصل ہونے والے معانی و واقعات کی وجہ سے فضیلت ملتی ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب پر رحم فرمائے اے قاری ! ذراغور تو کر اس ماہ اور سوموار کو کیا فضیلت حاصل ہوگی جس کو اللہ تعالیٰ نے حضور کی ولادت کے لیے مخصوص فرمایا۔



#### https://ataunnabi.blogspot.com/



ترجمہ : اے ہارے رب ہم پر آسان سے نعمتوں کا دستر خوان نازل فرما تا کہ وہ ہارے لیے عیر قرار پائے اور وہ تیری طرف سے نشانی بنے اور تو بہتر رزق عطا فرمانے والا ہے۔ امام فخرالدین رازی آیت مذکورہ کی تغییران الفاظ میں کرتے ہیں: ترجمہ : اے اللہ جس دن تو خوان نازل فرمائے گا ایں دن کو ہم عید کا دن بنائیں کے۔ اس دن کی ہم بھی تعظیم کریں گے اور ہمارے بعد آنے والے بھی وہ خوان ان <u>پر اتوار کو نازل ہوا چنانچہ نصارے نے اس دن کو اپن عید کا دن قرار دئے دیا۔</u> اس آیت مبارکہ میں حضرت عیسی علیہ السلام اس دن کو اپن تمام قوم کے لیے عیر قرار دے رہے ہیں۔ جس میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک نتمت خوان کی صورت میں نازل ہوگ۔ آپ تصور شیجئے اس دن کے بارے میں جس میں اللہ تعالی کے محبوب

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

### 85

رحمتہ للعالمین اس کائنات میں تشریف فرما ہوئے وہ دن آگر عید کا نہیں تو کونسا دن عید کا ہوگا ؟ جب کہ باقی عیدیں ای دن کے صدقے نصیب ہوئی ہیں۔ نثار تیری چہل پہل پہ ہزار عیدیں ربیع الادل ۔ ! سوائے ابلیں کے جہاں میں سبھی تو خوشیاں منارہے

اکر کوئی ہی کمہ کربات ٹالنے کی کوشش کرے کہ بیر سابقہ امت کی بات ہے۔ جو ہارے لیے قابل قبول نہیں۔ اگرچہ سے بات بھی جہالت پر مبنی ہوگی۔ کیونکہ سابقہ امتوں کی وہ بات جو بغیر تردید کے اسلام نے بیان کی وہ ہمارے لیے حجت ہے۔ پھر بھی ہم یہاں سرور عالم کھی کہ ایک ارشادات کا تذکرہ کے دیتے ہیں تاکہ کسی حلے کی منجائش ہی نہ رہے۔ يوم الجمعه كوني أكرم الشريح المرارديا ِ حضرت ابو ہریرہ کھی تطقیقاً، بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسالتماب کھیں کو



کیے کیا تھا ؟ انہوں نے بتایا آپ (تفکی ایک بلخ نے عید کی نماز ادا کی اور جمعہ میں رخصت عطا کی۔ امام حاکم اس روایت پر ان الفاظ میں تبصرہ کرتے ہیں: ترجمہ : بیہ حدیث سند کے لحاظ سے صحیح ہے مگر امام بخاری و مسلم نے اس کی تخریخ نہیں کی اور اس کی تائیر میں شرائط مسلم کے مطابق شاہر بھی موجود ہے۔ (المستدرك "كتاب الجمعه) امام ذہبی نے بھی تلخیص میں اس حدیث کو صحیح قرار دیتے ہوئے امام حاکم کی تائير کی ہے۔ <sup>ب</sup> جمعه عير الفطراور عير الاضعى دونوں سے افضل ہے جمعہ عير ہي نہيں بلکہ دونوں عيروں (عير الفطراور عير الاضعى) سے بھي افضل - - حضرت ابولبابہ بن عبد العنزر لطف عنائاً سے منقول ہے کہ نبی کریم (تفکی السباح نے فرمایا :

ترجمہ : جعد کا دن تمام دونوں کا مردار ہے اور اللہ کے ہاں تمام دن سے عظیم ہے اور یہ اللہ کے ہاں یوم الاضعی اور یوم الفطر دونوں سے افضل ہے۔ (مظلوۃ العصلیٰ علی الب الجمعہ) جمعہ کو یہ فضیلت کیوں ہے ؟ احادیث مبارکہ میں اس چیز کو بھی واضع کردیا گیا ہے کہ جعد کو یہ فضیلت اس لیے ملی ہے کہ اس میں عبادت اللی کے لیے حضرت آدم علیہ السلام کی تخلیق ہوئی۔ باتی دنوں میں دیگر ان اشیاء کو پیدا کیا گیا جن سے انسان استفادہ کرتا ہے اور اس روز خود انسان کو پیدا کیا گیا تو تعت وجود ( جو تمام نعتوں کی اصل ہے ) پر اللہ تعالی کا شکر ادا کرنا زیادہ اہم ہے لندا اس روز کی عبادت بھی دو مرے ایام سے اول ہوگی۔ ادا کرنا زیادہ اہم ہے لندا اس روز کی عبادت بھی دو مرے ایام ہے اول ہوگی۔ فضیلت جعہ بیان کرتے ہوئے قربایا : فضیلت جعہ بیان کرتے ہوئے قربایا :

https://ataunnabi.blogspot.com/

( ابو داؤد 'نسائی' ابن ماجہ ' دارم ) الطخطنة ب روايت ب كه رسالت ماب الشكر التي س حفرت أبو مريره بوجعا كما-ترجمه : جعه كابيه نام كون ركها كيا ؟ آب الشيئي التي فرمايا: ترجمہ : اس میں تمہارے باپ آدم کا خمیر تیار ہوا کینی تخلیق ہوئی' اس میں قیامت برہا ہوگی اور ای میں دوبارہ اٹھایا جائے گا اور اس میں ایک ایس گھڑی ہے جس مين الله تعالى دعا قبول فرمانا ہے۔ (مشكوة المصابح بحوالہ مند احم) قار مین ! تحب نے ملاخطہ کیا جس دن حضرت آدم علیہ السلام کی تخلیق ہوئی۔ وہ دن تمام ایام حتی کہ دونوں عیدوں سے بھی افضل قرار پاگیا۔ پھر اس میں ہمیشہ ایک گھڑی اینی ہے جس میں اللہ تعالیٰ مسلمان کی دعا قبول فرما لیتا ہے ظاہر ہے وہ گھڑی دہی ہے جس میں حضرت آدم علیہ السلام کی تخلیق ہوئی۔ تو آپ خود غور فرمالیں اس دن اور ساعت کا کیا عالم و مرتبہ ہو گا جس میں تمام اولین و آخرین کے سردار کی تشریف آوری ہوئی۔ دل آفروز ساعت میں دعا کی مقبولیت کا عالم کیا ہوگا ؟ امام ابن الحاج جعہ کے بارے میں یہ بیان کرنے کہ جس گھڑی حضرت آدم علیہ السلام کی تخلیق ہوئی' اس میں مسلمان کی دعا قبول ہوتی ہے فرماتے ہیں کہ اس گھڑی میں دعا کی مقبولیت کا کیا عالم ہو گا جس میں اللہ کے صبیب اور گخر آدم کی تشریف آدری ہوئی۔ ترجمہ : بلاشہ جس نے وہ ساعت پائی جس میں رحمت عالم المشکر کا ظہور ہوا اور اس نے اللہ تعالی سے دعا کی تو وہ اپنی مراد پانے میں ضرور کامیاب ہوگا کیونکہ جب وہ ساعت جمعہ جسے تخلیق آدم کی وجہ سے فضیلت حاصل ہوئی اس میں دعا مقبول ہوتی ہے تو کیا عالم ہوگا اس ساعت کا جس میں اولین و آخرین کے سردار کی تشریف آوري ہوئی۔ اس کے بعد یوم میلاد اور یوم جمعہ کے درمیان ایک اور نمایاں فرق بیان کرتے



https://ataunnabi.blogspot.com/

88

ترجمہ : ہمارے یماں یہ آیت نازل ہوئی تو اس دن ہماری دو عیدوں کا اجماع تھا ایک جعہ کا دن اور دو سرا عرفہ کا دن- (التریذی سورۃ المائدہ) امام خازن نے اس مقام پر حضرت ابن عباس لطف تلفیناً ہے یہ بھی نقل کیا ہے کہ اس دن پانچ عیدیں جمع تھیں- (لباب الآدیل 'ا : ۱۳۳ ) کہ اس دن پانچ عیدیں جمع تھیں- (لباب الآدیل 'ا : ۱۳۳ ) نظرت عمر لطف تلفیناً سے کما کہ تہماری کتاب میں ایک ایس آیت ہے کہ اگر وہ ہم پر نازل ہوتی تو اس دن کو ہم عید قرار دیئے- آپ نے قرمایا وہ کوئی آیت ہے وہ کنے نگا- الہوم اکملت لکھ دہنکھ ہے کہ اگاہ میں جمال یہ آیت ہمارے آتا پر نزجمہ : ہم بھی اس دن کو ہم عید قرار دیئے- آپ نے قرمایا وہ کوئی آیت ہے وہ ترجمہ : ہم بھی اس دن اور اس جگہ سے آگاہ میں جمال سے آیت ہمارے آتا پر نازل ہوئی- اس دفت آپ کھڑے تھے۔ عرفات کا مقام تھا اور جمعہ کا دن تھا۔ نزل ہوئی- اس دفت آپ کھڑے تھے۔ عرفات کا مقام تھا اور جمعہ کا دن تھا۔

https://ataunnabi.blogspot.com/

امام نودی رحمتہ اللہ تعالی علیہ کے الفاظ میں ملاحظہ ہو : ترجمہ : کہ ہم بھی اس جگہ اور دن کی تعظیم کرتے ہیں کیونکہ وہ جگہ عرفات ب وہاں جج کا سب سے بردا رکن ادا ہو تا ہے اور وقت وہ جعہ اور دن عرفہ کا تھا' اس میں دو عظمتیں جمع ہو گئیں اور ان میں سے ہر ایک کی تعظیم مسلمان کا فریضہ ہے اور جب دونوں کا اجتماع ہو گیا تو تعظیم میں اور اضافہ ہو گیا۔ تو ہم نے یقینا اس دن کو عید بنایا ہوا ہے۔ (عمدة القاری' ا: ۱۲۳)

جب ہر جمعہ عید ہے تو ایک ماہ میں چار پانچ عیدیں آتی ہیں جن میں مسلمان خوشی کا اظہار کرتے ہیں اس کے باوجود آپ کا تمبیری عید کے انکار پر اصرار ہے تو آپ کو کون مجبور کر سکتا ہے۔ گمر یہ سوال تو کیا جا سکتا ہے کہ ایک آیت نازل ہو تو وہاں دویا پانچ عیدیں جمع ہوجا میں تو شرک اور بدعت نہیں اور صاحب قرآن تشریف لا میں اور ان کی تشریف آوری کو عید قرار دیا جائے تو نی الفور ذہن شرک و بدعت کی طرف متوجہ ہوجائے۔ تو اس پر دعوت نگر ضرور دیجاتی ہے۔ ایام تشریق بھی عید ہیں

رسالت ماب الثنينية الميتيج في يمال يوم جمعه تحديم عرفه مي النعو اور يوم الاضعى كو عير كما دہاں آپ نے ايام تشريق كو بھى عيد فرمايا : حفرت عقبہ بن عامر للطخ تطفئناً سے مردی ہے کہ رسول اللہ فرمایا : ترجمہ 🚦 عرفہ کا دن قربانی کا دن اور تشریق کے دن ہارے عید کے دن ہیں اور یہ کھانے پینے کے دن ہیں۔ (المستدرک' 1: ۲۰۰) امام احمد بن حنبل رحمته الله تعالى عليه كي تحقيق یمال ہیہ بات بھی ذہن نشین رہے کہ متعدد ائمہ خصوصاً امام احمد بن حکمل رحمتہ اللہ تعالی علیہ کی تحقیق کے مطابق جمعہ کی رات لیلتہ القلو سے افضل ہے۔ اس کی وجہ انہوں نے بیہ بیان کی ہے کہ اس رات نبی اکرم کا نور مبارک اپنی والدہ ماجدہ کے رحم میں منتقل ہوا تھا۔ يشيخ فتح الله بناني رحمته الله تعالى عليه امام احمه بن حنبل رحمته الله تعالى عليه كا تول



#### https://ataunnabi.blogspot.com/

ان الفاظ میں نقل کرتے ہیں : ترجمہ : جمعہ کی رات لیلتہ القدر سے اس لیے افضل ہے کہ اس رات سرور عالم شنیکی لیکی کا مقدس و مطہر نور آپ کی والدہ ماجدہ کے رخم مبارک میں جلوہ افروز موا- (مولد خیر خلق اللہ : ۱۵۸) شخص عبد الحق محدث والدی لکھتے ہیں : شرحمہ : امام احمد بن حنبل رحمتہ اللہ تعالی علیہ سے منقول ہے کہ شب جمعہ شب قدر سے افضل ہے کیونکہ جمعہ کی رات سرور عالم شینی تک پیچ کا وہ نور پاک اپنی والدہ سردہ آمنہ رضی اللہ تعالی عنها کے مبارک رخم میں شقل ہوا جو دنیا و آخرت میں ایس برکات و خیرات کا سبب ہے جو کمی کنتی و شار میں نہیں آسکا۔ اشرف تعانوی نے بھی شیخ ہی کے حوالے سے لکھا۔ (اشعتہ اللمعات ۱ : 202)

القدر سے بھی زیادہ ہے بعض دجوہ سے اس کیے کہ اس شب میں رسول عالم

شنجی لیجتم این والدہ کے شم طاہر میں جلوہ افروز ہوئے اور حضرت کا تشریف لانا اس قدر خیر و برکت دنیا و آخرت کا سبب ہوا۔ جس کا شار و حساب کوئی نہیں کرسکا۔ (جعد کے فضائل و احکام ' ۳) دہ شب قدر ے افضل ہے تو اس دن کی نضیلت کا عالم کیا ہوگا جس دن وہ نور مبارک آپ کے وجود مسعود کی صورت میں دنیا میں ظہور پذیر ہوا کیا اے عید ے بھی افضل قرار نہیں دیں گے۔ اس دن کو عید ( خوشی کا دن ) قرار دینا' پاکتانیوں نے ہی شروع نہیں کیا بلکہ اس دن کو عید ( خوشی کا دن ) قرار دینا' پاکتانیوں نے ہی شروع نہیں کیا بلکہ اس دن کو عید ( خوشی کا دن ) قرار دینا' پاکتانیوں نے ہی شروع نہیں کیا بلکہ اس دن کو عید ( خوشی کا دن ) قرار دینا' پاکتانیوں نے ہی شروع نہیں کیا بلکہ اس دن کو عید ( خوشی کا دن ) قرار دینا' پاکتانیوں نے ہی شروع نہیں کیا بلکہ اس مطال ایرین سیوطی رحمتہ اللہ تحالی علیہ ماکلی ہزرگ شیخ ابو الطہب محمد بن ایرانیم البستی المتونی 100ھ کے حوالے سے کھتے ہیں دہ بارہ رکتے الاول کو ایک

https://ataunnabi.blogspot.com/

مذہر سے پاس سے گذرے تو وہاں کے انچاج کو مخاطب کرکے فرمایا: ترجمہ : اے نقیہ آج خوش کا دن ہے لہذا بچوں کو چھٹی دے دو۔ (الحادي للفتلوي' ا: ١٩٧) امام قسطلاني شارح بخاري رحمته الله تعالى عليه المتونى ٩٢٣ه ربيع الاول مي امت مسلمہ کے معمولات محافل میلاد کا انعقاد' صدقہ و خیرات کرنا' تذکرہ ولادت نبوی اور اس کی برکات کا تذکرہ کرنے کے بعد ککھتے ہیں: ترجمہ : اللہ تعالی ہر اس شخص کو سلامت رکھے جس نے آپ کی میلاد کے مہینے کی راتوں کو عیر مناکر ہر اس شخص پر شدت کی جس کے دل میں (مخالفت کا ) مرض ب--- (المواجب اللدنيه' : ١٣٨) سیطنخ فتح الله بتانی مفری رحمته الله تعالی علیه لیلته المیلاد کی عظمت کو واضع کرتے ہوئے اسلاف کا بیہ قول نقل کرتے ہیں: ترجمہ : اس دن کے صدقہ میں اللہ تعالیٰ کے اس امت کو تمام امتوں پر فضیلت عطا کی گندا امت پر لازم ہے کہ وہ اس رات کو سب سے بڑی غیر کے طور پر منائيس- (مولد خير خلق الله : ١٩٥) **باتی رہا ہ**یہ سوال کہ اگر سیر عیر ہے تو اس دن میں اضافی عبادت کیوں نہیں ؟ اس پر بھی محبت و ادب رسول میں ڈوب کر غور کیا جاتا تو جواب مل جاتا۔ ہارے مطالعہ کے مطابق اس سوال کا جواب محد خمین و مفترین نے کتاب د سنت کی روشی میں سات سو سال پہلے دے دیا تھا۔ گر معترضین کی نگاہوں سے او جھل رہا یا اسے قابل توجہ ہی نہیں شمجھا۔ یماں ا کے دو متفقہ اور مسلمہ بزرگوں کی تصریحات ذکر کررہے ہیں: - امام ابن الحاج المتوفى ٢٣٢ه ماه رئيج الادل كى عظمت و شان اور اس مي نلا**ف شرع امور پر تنبیہ کرتے ہوئے رقم طراز ہیں کہ اس ماہ میں اللہ تعالی نے س**ید الاولين و آخرين کي صورت بين ہميں جس عظيم نعمت سے نوازا ہے۔ اس پر ضروري ما که بطور شکر بهم پر کوئی عبادت لازم قرار دی جاتی مگریه رحمت مصطفوی التنا که ا کا صدقہ ہے، کہ ہمیں اس کا مکلف نہیں ٹھرایا گیا۔



92

ترجمہ ؛ اس کی دجہ امت پر نبی اکرم ﷺ کم رحمت و شفقت ہے اس کیے آپ بہت سے معاملات کو ترک کردیتے تھے کہ کہیں امت پر لازم نہ ہوجائیں اللہ تعالی نے آپ ہی کی شفقت کا تذکرہ قرآن میں یوں کیا ہے کہ آپ مومنین پر نہایت اى مريان اور رحيم بي- (المدخل ۲: ۲) اس کے بعد خود مذکورہ سوال ذکر کرتے ہیں اور اس کا جواب دیتے ہوئے اپن سابقه عبارت كاحواله ديت بي- سوال وجواب امام صاحب كي زماني ملاخطه سيجيخ: ترجمہ : اگر کوئی بیہ سوال اٹھائے کہ جعہ کے دن تو نماز جعہ اور خطبہ وغیرہ لازم ہے اگر بیہ اس سے افضل ہے تو اس میں کوئی اضافی عبادت کیوں نہیں ؟ اس کا جواب دہی ہے جو گذر چکا کہ نبی اکرم کھنٹی کا پہنچ نے اپنی امت پر تخفیف فراتے ہوئے اس دن میں تمنی عبادت کا اضافہ نہیں کیا اور نہ امت کو مکلف بنایا۔ اس لیے اللہ تعالی نے جب اس مبارک دن میں آپ کی ذات اقدس کو وجود بختا تو آپ کے اکرام و احترام کی خاطر امت پر تخفیف فراتے ہوئے کمی اضافی عمل کو لازم نہیں فرمایا۔ اللہ تعالی نے آپ کے مبارکہ وجود کو سرایا رحمت قرار دیتے ہوئے فرمایا اے حبيب ہم نے آپ کو تمام جمانوں کے لیے مرابا رحمت بناکر بھیجا ہے آپ کی بد رحمت تمام مخلوق کے لیے عمومی اور این امت کے لیے خصوصی ہے۔ آپ کی رحمتوں اور شفقتوں میں سے ایک بیہ ہے کہ آپ کی ولادت کے دن اللہ تعالی نے کمی اضافی عبادت كالظم نهيس ديا- (المدخل ۲: ۳۰) ۲ - امام احمه قسطلانی المتوفی ۹۲۳ لیلته المیلاد کی نضیلت اور ای اعتراض کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں: ترجمه 🔹 وه جمعه کا دن جس میں آدم علیہ السلام کی ولادت ہوتی اس میں ایک خصوصی تھڑی ہے جس میں کوئی مسلمان جس شیخ کی دعا کرے وہ اسے عطا کی جاتی ہے تو اس گھڑی کا کیا مقام و مرتبہ ہوگا جس میں تمام رسولوں کے سردار کی تشریف آوری ہوئی اور یوم میلاد میں یوم جمعہ کی طرح جمعہ یا خطبہ وغیرہ لازم نہ کرنے کی وجہ سے ب کہ آپ کے وجود رحمت کے اکرام کی وجہ سے امت پر تخفیف ہو۔ اللہ تعالی کا ارشاد ہے ہم نے آب کو تمام جمانوں کے لیے رحمت بناکر بھیجا ہے اور اس رحمت کا ایک

#### https://ataunnabi.blogspot.com/

اظہار ہیہ بھی ہے کہ کسی عباددت کا مکلف نہیں بنایا۔ (المواجب اللدنيه ' ا: ١٣٢) اس دن کے شایان شان کوئی لفظ ہی نہیں اب تک جو حوالہ جات ہم نے دیئے ان سے واضع ہوجاتا ہے کہ آپ کا یوم ولادت تمام ایام سے عظیم تر ہے۔ کوئی جعہ اور عید اس کے ہم پلہ نہیں۔ اگر ہم اس عظمت کا لحاظ کریں تو لفظ عیر بھی اس کے شایان شان نہیں۔ چو نکہ اس سے بڑھ کر ہمارے پاس کوئی لفظ ہی نہیں **اندا** عید کا ہی اطلاق کردیتے ہیں۔ کیا ہی خوب کہا شیخ محمد علوى ماكل نے كم عيد كى خوشياں آتى ہيں گزر جاتى ہيں گر آپ كى آمد سے مخلوق خدا کو جو خوش (عیر ) نصیب ہوئی وہ ختم ہونے دالی ہی نہیں بلکہ وہ دائمی ہے۔ ترجمه 💲 ہم یوم ولادت مصطفوی کو عید کا نام نہیں دیتے کیونکہ اس کا درجہ تو عید ے کہیں بلند ہے۔ اسلام میں جو دو عیدیں ہیں عید الفطر اور عید الاضعبی۔ اور دہ دونوں سال میں ایک ہی دفعہ آتی ہیں لیکن آپ کا ذکر مبارک اس سے کہیں بلند ہے کہ وہ سال میں ایک دفعہ ہی ہو ہرگز مناسب شیں بلکہ ہر مسلمان کو تمام عمر آپ کے ذکرو فکر' محبت' سنت پر عمل اور آپ کے ساتھ تعلق میں بسر کرنی چاہیئے۔ (المور دالردی ۳۲) اگر ہی مُفتگو پیش نظر رہے تو بہت سے معاملات ازخود حل ہوجاتے ہیں۔ خلاصہ یہ ہے کہ حضور علیہ السلام کا ذکر خیر ہر حال میں باعث برکت و سعادت ہے۔ جس امتی کو بیہ نصیب ہوجائے اس پر اللہ کا فضل و احسان ہے۔ کیکن محافل میلاد منعقد کرنے والوں کا بیہ فریضہ ہے کہ ایس مبارک محافل کو غیر شرعی حرکات سے محفوظ رکھیں تاکہ کسی بد عملی کی وجہ سے اللہ کے پیارے محبوب کے ذکر کی محفل پر حرف نہ آئے اور مخالفت کرنے دالوں کی خدمت میں گذارش ہے ۔ کہ برائیوں کے خلاف ضرور آداز اٹھائیں لیکن محفل میلاد کو مخالفت کا موضوع نہ بتائیں کیونکہ بیہ سرا سرز کر نبوی ہے جو اللہ تعالی کو نہایت ہی پیند ہے اللہ تعالی ہمیں اعتدال کی راہ پر چلنے کی تو فیق دے۔ امين بحاد سيد المرسلين!



https://ataunnabi.blogspot.com/

تعارف بزم عروج اسلام قارئین اکرام بزم عروج اسلام پاکستان کی خالصتا نہ ہی تنظیم ہے' جو گزشتہ کنی سالوں سے دین کی خدمت کر رہی ہے۔ بزم کے تحت جامع مسجد فاروق اعظم بلاک سا ایف بی ایریا مفتی دقار الدین اسٹریٹ میں کتب اور کیسٹ لائبریری قائم کی گئی ہے۔ مفت اثراعت برم کے زیر اہتمام وٹا فوٹا دبنی کتب اور پمفلٹ مفت شائع کیے جاتے ہیں الحمد لله آج 25 نومبرتك 16 كتب منظر عام ير آچكى بي-نمبر شار تام کتاب مصنف\_\_\_مولف حقوق العباد علامه عبدالمصطفى اعظمي موجود مولانامحمراعظم سعيدي ۲ فضائل دردد شریف ختم

۳ شب برات کی حقیقت

۴ فتنه کو ہریہ

موبود

ابو حمزه رضوی موجور

| موجود | محمرا فضل کو تلوی                         | كوہر شاہی عوام کی عدالت میں      | ۵ |
|-------|-------------------------------------------|----------------------------------|---|
| موجود | مفتى شجاعت على قادري                      | رجب کی فاتحہ جائز ہے             | ۲ |
| ختم   | مفتى وقارالدين صاحب                       | <b>زکوة کیاہمیت</b>              | ۷ |
| موجود | مولانا محمه سعيد كانبوري                  | ب_انه کمو                        | ۸ |
| موجود | علامه سيد احمه سعيد شاه كالكمي رحمته الله | عصمت انبياء                      | 9 |
| موجور | علامه ارشد القادري                        | دعوت انصاف                       | ŀ |
| موجود | اعلى حضرت رحمته الله عليه                 | الحقوق                           | 1 |
|       |                                           | جش اہلحد یث اور جش دیوبر کر      | r |
|       |                                           | كاجواز كيول ادرجش عيد ميلاد      |   |
| موجود | مولانا ابوداؤد محمه صادق صاحب             | النبي المنتخ التشابة باجائز كيول |   |
| موجود | اقبل احمه اخترالقادري                     | يرده المحتاب                     |   |
| موجود | قارى محبوب رضاغان مساحب                   | فتنهطاهري                        | r |
|       | _                                         |                                  |   |

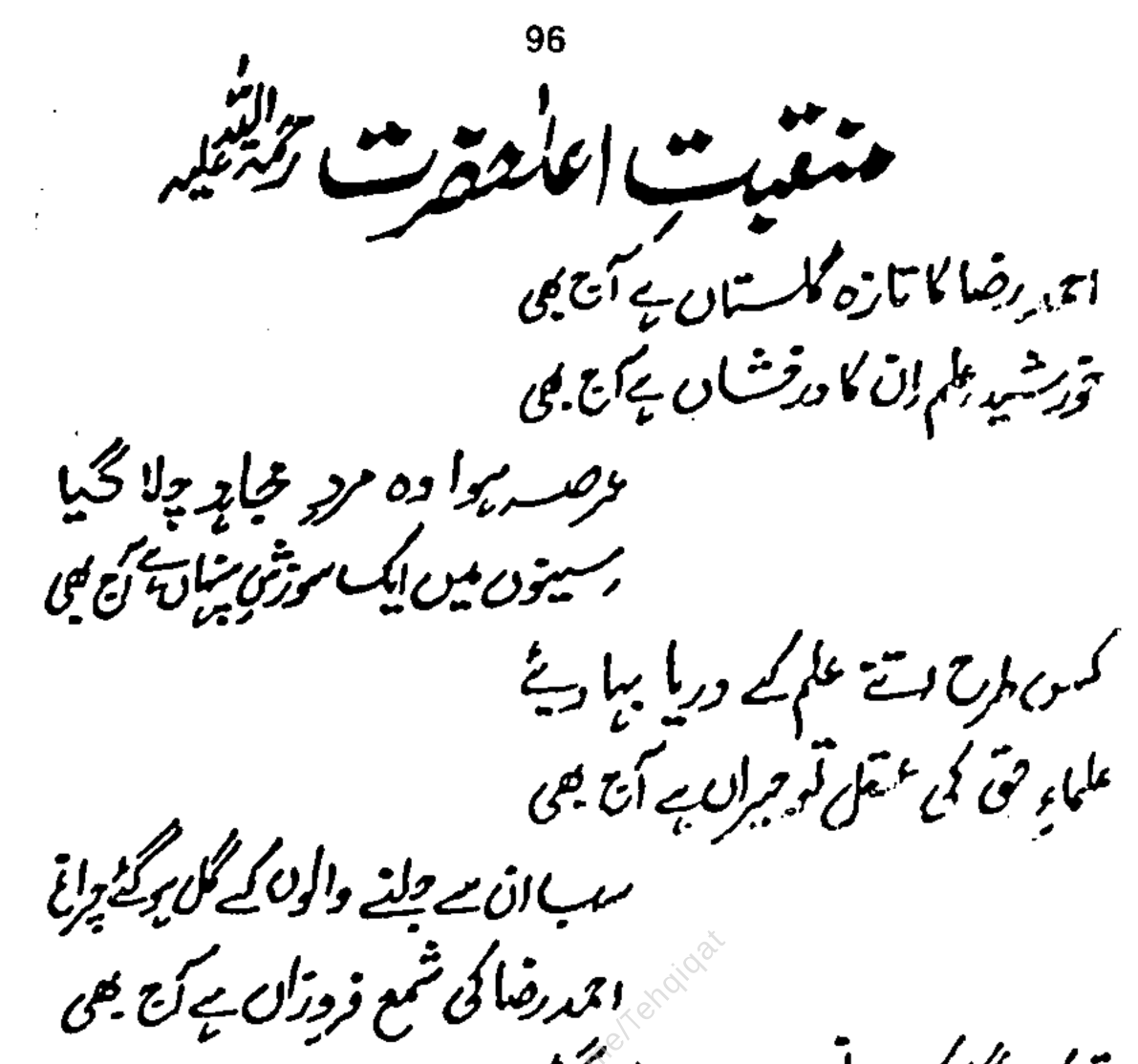
#### https://ataunnabi.blogspot.com/

انعارف بزم عرف اسلام قارشين كلم، بزم عرب اسلام بكسان خالصاً مذہب خطیم ہے جرگزشہ محصالون سے مرکزم عمل ہے رزم سے تحت جامع مسجد فاروق اعظم میں اكا المجا المريحة اوركيط لاشرير محت قائم ب -ابلجوامان محت دني ربنما فت اوراصلاح مح لي مزم عروح اسلام مح تحت مفتى الجنت عبدالعزيز خفف دامت بركاتهم عالنيه مرروز علاوه مجعته المبارك درمس ديني ہی جن کے تعمیلے درج ذیلے ہے۔ درس بهار شراحیت ، عنائد ومبادات کے معلق معلومات فراہم کرنے کیلئے برمغة بعد منازعناء درس دياجا تاب ، حدث مستد ترمین کاب میک بخارم خراف " سے ہراتوار درس بخارج ادر بيركولور تمازعشاء درس وماجاتا ب ، برمنک اور بره کونجد تمار عناء درس قرآت دیا جانا ہے . دسرس قرآت ، برجمات كولعد مما زمشاء سق موز حكايات كادر دیس وکا ہے ديا حا تاب م اس كما ومرجع كمولعد تمازعتاء أيت كريم كاور د وردايت كرم ہوتا ہے۔ مفت اشاعت ، بزم تصحبان المست التاعت كاسله الحمد للر جارى وسارى به راب يم مدرجه ذيل كتب منظرعام مرا يكى ب وحقوق العباد وففائل درود ترافي وشب برأت كالتحقيق وفتنه كوبرم وكريزا بمصحوا كمحت علات مي ورجبى فاتحه وذكوه كماميت و برانه بوو فت المايري والمقوق بزم عروغ اسلام کے راجے



Click

https://ataunnabi.blogspot.com/

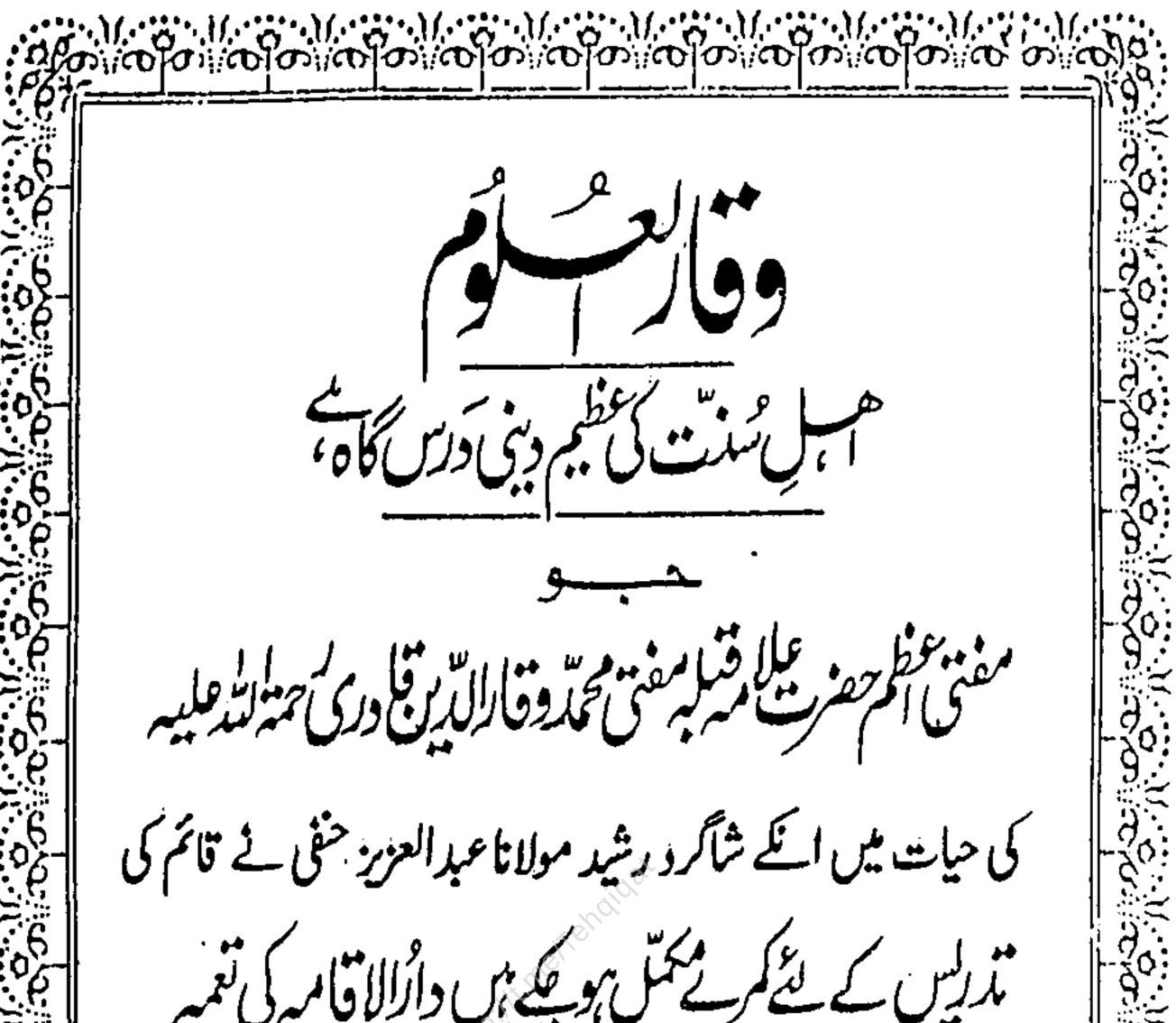


ر چیل کر متسودادب کی زلف پرلیشاں ہے جاتا ہے ، قیض سے اب کام کیم رانھانے کا امکن سے بع جی طيرمين انكى ذات مدللت ريركريو ترمی امانوں کانگہاں سے آج بھی فدمت تران پاک کی دہ لاجواب کی راخى رضاي مصادب وأن يراج بن برميآر جماكما ب اس ليظ رملم وتك ميرأب كالصان بي أجي

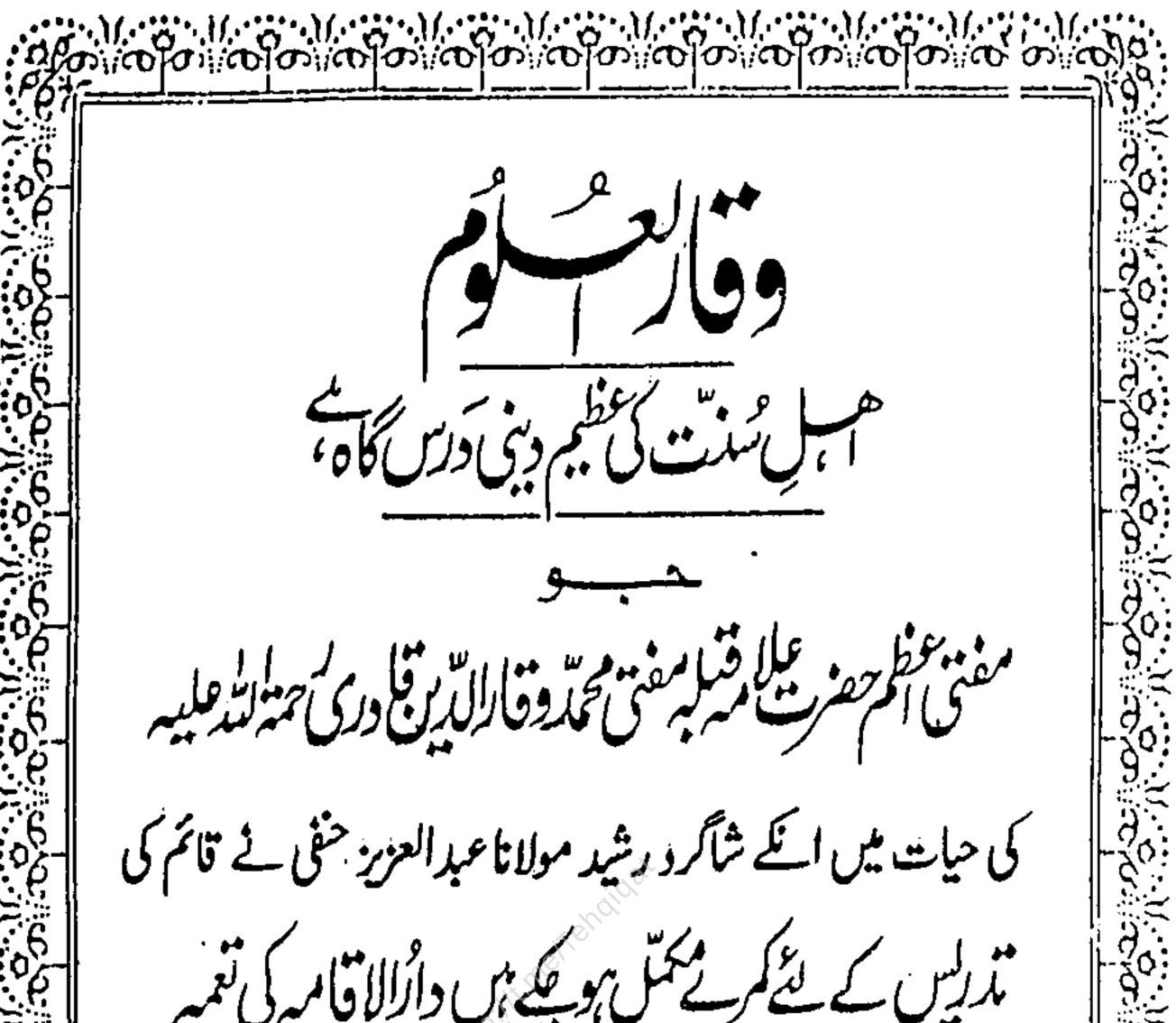
Click https://ataunnabi.blogspot.com







ہونایاتی ہے جنس کے مربدین معقدین ورتو ہیں سے خصوص طور بإور جماعوم المسنت مستموم طور برگذارش ب كمرم دين كي ترويخ واشاعت كے ليے اس عبد تعوار برمان زباده سے زبادہ حضر کی کر عند للد ماجور ہوں۔ نم و قارالعُلم ابو نعمان مولانا مفتی عبر العزیز حق قادری مقومب اتب اد، سیکٹر ک<sup>م</sup>راا، اورمین کی طاؤن، کراچی  $\frac{2}{3}$ 



ہونایاتی ہے جنس کے مربدین معقدین ورتو ہیں سے خصوص طور بإور جماعوم المسنت مستموم طور برگذارش ب كمرم دين كي ترويخ واشاعت كے ليے اس عبد تعوار برمان زباده سے زبادہ حضر کی کر عند للد ماجور ہوں۔ نم و قارالعُلم ابو نعمان مولانا مفتی عبر العزیز حق قادری مقومب اتب اد، سیکٹر ک<sup>م</sup>راا، اورمین کی طاؤن، کراچی  $\frac{2}{3}$